# वैदिन विख्याष्ट्र का इतिहास



पुरुषोत्तम नागेश ओक

## वैदिक विश्व राष्ट्र का इतिहास

् पुरुषोत्तम नागेश ओक

अध्यक्ष

भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान् एन-128, ग्रेटर कैलाश-1, नयी दिल्ली-48

## हिन्दी साहित्य सदन

नई दिल्ली-110005, फोन : 3553624 E-mail : indiabook@rediffmail.com

मूल्य : 75.00

हिन्दी साहित्य सदन 2 बी.डी. चैम्बर्स, 10/54 देश बन्धु गुप्ता रोड, करोल बाग, नई दिल्ली-110005

SON BUILTING

: indiabooks@rediffmail.com email

फोन : 23553624

संस्करण : 2008

: संजीव ऑफसेट प्रिंटर्स, दिल्ली-51 मुद्रक

#### विषय-सूची

|     | सर्पण-पत्र                                   | ***             | ¥     |
|-----|----------------------------------------------|-----------------|-------|
|     | भूमिका                                       | 200             | 3     |
| 7.  | कोध और ग्रारोप                               | 261             | १क    |
| ₹.  | संशोधन की प्रेरणा कैसे                       | -22.5           | 20    |
| 3.  | वर्तमान विद्वज्जन कितना इतिहास जानते हैं     | ***             | 38    |
|     | इतिहास सम्बन्धी कुछ महत्त्वपूर्ण प्रश्न      | 488             | Yo    |
| X.  | वर्तमान अञ्चवस्थित और कामचलाऊ इतिहास         | 400             | ÿ.    |
| Ę.  | पाँच सहस्र वर्षों की परिसीमा                 | 11.5            | 43    |
| ١9. | कुछ मूलगामी शब्दों की व्याख्या               | 485             | ĘĘ    |
| E,  | नये तथ्य एवं नया ढाँचा                       |                 | ७१    |
| €.  | इतिहास का 'एकमेव केन्द्रीय स्रोत'-सिद्धान्त  | skide           | ७६    |
| 90. | इतिहास का आरम्भ                              | ***             | = X   |
| 22. | भेषणायी विष्णु की प्रतिमाएँ                  | 484             | રહ    |
| ?7. | वेद                                          | <del>+</del> += | 724   |
| 23. | वैदिक प्रणाली की मूल धारणाओं की यवार्यता     | ***             | १२६   |
|     | वैदिक संस्कृति का विश्व-प्रसार               | 444             | १३२   |
| 24. | विश्व के पन्थों में वैदिक उद्गम के प्रमाण    | 484             | 5 4 7 |
|     | बाइबल और कुरान सुव्टि-निर्माण का वैदिक वर्णन |                 |       |
|     | ही दोहराते हैं                               | +==             | १६२   |
| ₹७. | विविध धमंग्रन्थ                              | 481             | १६७   |
| 2=. | भाषा सिद्धान्त                               | at the sa       | १७३   |
| .38 | समस्त मानवीं के भाचार-विचार-उच्चारों की      |                 |       |
|     | जननीसंस्कृत                                  |                 | ₹=₹   |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | 888 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
| २०. वेद-विकास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4+1   | 208 |
| The state of the s | ***   | २२३ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14.6  | 308 |
| - व्यवसंस्कृति के संवादाया-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | PET   | ३१७ |
| २४. देखिक संस्कृति का मृतस्थान<br>२४. देखिक संस्कृति का मृतस्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | FeF   | 378 |
| र्थ प्राचीन दिस्य में भारत की स्थाति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 949   | ३३७ |
| २६. बैदिक सामाजिक-प्राणिक व्यवस्था<br>२७. बैदिक संस्कृति घीर क्षात्र बल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 F 4 | 322 |
| २६. इंडिक छेना-संगठन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 447   | 348 |
| २६. बन की बाचीन जाबतिक प्रधा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 241   | ३७६ |
| ३८ कृति साम्य संपद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 141   | ३८३ |

XALCOM.

#### ऋर्पण पत्र

लुप्त या ग्रज्ञात इतिहास का दोष प्रायः साधनों या प्रमाणों के ग्रमाव पर लगाया जाता है तथापि मेरा अनुभव भिन्न है। मुख्य दोष है मानव के स्वभाव का। स्वार्थ और कायरता के कारण मनुष्य या तो ऐतिहासिक प्रमाणों को देखता नहीं, समभता नहीं या समभकर भी उन्हें जानबूभकर टालता रहता है। धार्मिक और सांप्रदायिक बंधन, राजनीति के पाग, कामधन्धा, नौकरी या रोजगार की बेडियाँ ग्रादि के कारण उसे ऐतिहासिक सत्य और तथ्य चुभते हैं या असुविधाजनक प्रतीत होते हैं। ग्रमनी दृष्ट् मान्यताओं को धक्का देनेवाले प्रमाणों को बेकार भौर क्षुद्र समभकर उन्हें टालने का यत्न करना मानव की सामान्य प्रवृत्ति बन जाती है।

इस बात का एक प्रत्यक्ष उदाहरण देखें। पुणे नगर में एक तरण केंच शिक्षक पाँटभर (Potser) से मेरा परिचय हुगा। मैंने उससे कहा कि ईसापूर्व समय में फांस में बैदिक संस्कृति थी। इसके मुझे प्रमाण मिले हैं। यह सुनते ही वह यकायक कोधित हो उठा। मेरे उक्त कथन से उसके गीरे यौरोपीय ईसाई भावनाग्रों को ठेस पहुंची। निजी धर्मान्धता के कारण उसकी ऐसी पक्की घारणा बन गई थी कि विश्व के प्रारम्भ से यूरोप में ईसाई धर्म के प्रतिरिक्त ग्रीर हो ही क्या सकता है? उसके कोधित शबस्था में उसे इस बात का भी ध्यान नहीं रहा कि ईसाई पंच जब केवल १६०० वर्ष प्राचीन है तो उससे पूर्व फांस में कोई ग्रीर सभ्यता रही होगी। किन्तु ऐसी बातों का विचार करने की शबस्था में वह था ही नहीं। मन को जो कट लगा उसे ठ्करा दिया। बस बात समाप्त हो गई।

ग्रधिकांश मुसलमान भी साम्प्रदायिक वृत्ति के कारण मुहम्मद स्वयं वैदिक परम्परा के व्यक्ति थे इस बात को मानने में ग्रनाकानी करते हैं। इसी प्रकार पुरातत्त्वविद्, स्थापत्यविकारद, पत्रकार, पर्यटन-

व्यवस्थापक कोर इतिहासवेत्ता मेरे उस शोध को मानने से इंकार करते हैं बिसमें कैने यह कहा है कि तासमहत्त आदि ऐतिहासिक इमारतें हिन्दुओं क्रारा बनवाई यह है बखिंग उनका श्रेय मुसलमानों को दिया गया है।

इसने पाठक वह आम में कि प्रचलित धारणाओं को निराधार सिद्ध करने का सहहस घटेक पीड़ियों में इनका दुवका ही कर पाता है, बाकी

करोड़ों व्यक्ति तो लकीर के फकीर हो होते हैं।

ऐसे ही चन्द साहसी व्यक्तियों को भेरा यह ग्रन्थ समपित है। जैसे संबद्धनेर सगर के रमेजबन्द दीक्षित । सन् १६८३ ईसवी में स्रोरंगाबाद के मराटवाटा विश्वविद्यालय ने निजी प्रन्धवृत्ति से एक स्थानीय मुसलमान ज्ञाञ्चापक को पो-एच० डॉ० की उपाधि दे डाली जबकि उस प्राध्यापक के बद्ध में ऐसा निराधार प्रतिपादन है कि औरंगाबाद नगर इस्लामी वाकानकों ने ही बनाया और उस नगर की दर्शनीय इमारतें, जलवितरण-व्यवस्था पादि सब उन्हीं की देन हैं। प्राकामक नगर वसाने श्राते हैं या इने इनाए नगरों को उजाइकर लुटपाट करने आते हैं ?

विक्वविद्यालय के उस पत्य उपाधि-प्रदान के विरुद्ध रमेश चन्द्र दीक्षित बौ ने पांच शो बन्य व्यक्तियों के नामांकन सहित कुलपति को एक आदेदन भेजा। इस पर विक्वविद्यालय ने उस महम्मदी प्राध्यापक का स्पष्टीकरण मामकर कुनर्नात को भेडा। इसी तरह भारत का तथा विश्व का भुठलाया इतिहास मुधारने के लिए विविध प्रकार के आन्दोलन आवश्यक है। दीक्षित जो का कार्य उसका एक जगमग उदाहरण है।

जिस प्रकार धनेक छोटो धाराएँ मिलकर एक गरजती नदी बन बाठों है बसी बकार प्रत्येक ग्रन्थ ज्ञान के नन्हे-नन्हें बूंदों का समाहार होता है को डीवंबात तक अनेकानेक दृश्य तथा अदृश्य स्रोतों से लेखक के मान्त्रक में जमा होता रहता है। बर्जीय छपे ग्रन्थ के रूप में पाठक को एता यानान होता है कि जैसे वह प्रत्य लेखक की एकाकी प्रतिभा का ही क्षाविकार है। किन्तु निकट सम्बन्धियों का प्रेमपूर्ण सहाय्य एवं सेवा द्वारा काल कावन-पाधार, नियों से प्राप्त सुनाव एवं संदर्भ, जिही विरोधियों के शुक्ष के जिसके संबेत, बिविध प्रदेशों ग्रीर प्रसंगों में लेखक के मन एवं इदि पर बिविध दृश्यों और ध्वनियों की पड़ी गहरी छाप तथा दानी शुभिक्तकों द्वारा मुद्रणार्थ प्राप्त ग्राधिक सहाय्य भादि सभी के योगदान से प्रन्थ बनता है। उनत प्रकार की समस्त सहायता उपलब्ध कराने बाले व्यक्तियों को भी यह ग्रन्थ कृतज्ञतापूर्वक समिपत है। उनमें सम्मिलित हैं मेरी धर्मपरनी साधना एवं कई निकट सम्बन्धी और मित्र।

कुछ देवी सहाय्य भी होता है। जैसे ग्रांग्लभूमि के बेडफोर्ड नगर में रहने वाले मेरे परिचित वासुदेव शंकर गोडबोले जी ने ग्रपने माप A complete History of the Druids पुस्तक की एक पूरी प्रतिलिपि कराकर मुक्ते भेज दी जबकि इस पुस्तक का नाम भी मुक्ते जात नहीं था और ना ही मैंने वैसी कोई पुस्तक मांगी थी। तथापि वह पुस्तक बड़ी उपयुक्त सिद्ध हुई क्योंकि उस पुस्तक के कई उद्धरण मैं इस ग्रन्थ में दे सका हूं।

उसी प्रकार बुलन्दशहर में मैंने योगायोग से सेवानिवृत्त स्ववाडून-लीडर हंसराजसिंह जी का भाषण सुना, जिसका विषय या कि आधुनिक सेना-संगठन प्राचीन वैदिक प्रणाली के सेना-संगठन पर ही आधारित है। उस व्याख्यान से वैदिक संस्कृति के विश्वप्रसार की मुक्ते एक ग्रीर मौलिक कड़ी प्राप्त हो गई। यतः उन दोनों का मैं कृतज्ञ हूं स्रोर उन जैसे

सहायकों को भी यह ग्रन्थ समर्पित है।

विश्व-इतिहास को मलीन, खंडित ग्रौर विकृत करने वाले असत्य के ढेरों को साफ करने तथा अज्ञान अन्धकार को नष्ट करने के मेरे वत को निभाने में कुछ चंद व्यक्तियों ने समय-समय पर मेरा साथ दिया।

मेरे इस ध्येयकार्य में मुक्ते कई संकट ग्राते रहे हैं। धमकियाँ, निन्दा, उपहास, सरकारी छत्रछाया में विहरने वाले विद्वानों का विरोध, प्रप्रगण्य समाचार पत्र एवं वार्ता-संघटनों का असहकार, सामाजिक उपेक्षा, ज्ञात-म्रज्ञात व्यक्तियों का शत्रुभाव, बहिष्कार, तिरस्कार, मसूया इत्यादि ।

मेरे ऐतिहासिक लेखों पर भीर प्रन्यों पर रोक लगाने हेतु कांग्रसी नेताओं ने मेरे विरुद्ध अभियोग भी चलाया। किन्तु सत्य इतिहास पर न्यायालय कैसे रोक लगाता जब इतिहास-शिक्षा वैध है? पतः उनका वह प्रयत्न भी ससफल रहा। किन्तु यह सब करने में मुक्ते निजी धन बहाना पड़ता था। ऊपर से हंसी घोर निन्दा भी सहन करनो पड़ती थी।

सार्वजितक उपेक्षा, उदालीनता और विरोध के कलस्तरूप मेरे प्रतोसे इतिहाल-संघोधन को बीस वर्ष पूरे हो जाने पर भी मुर्फ ऐसे धनी प्रीर इतिहाल-संघोधन को बीस वर्ष पूरे हो जाने पर भी मुर्फ ऐसे धनी प्रीर पढ़े-सिंखे सीम मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी प्रापक संघोधन के बाबत पढ़े-सिंखे सीम मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी प्रापक एक मेरा एक मेव जीवन-कृष बातों वक नहीं सुनी। ऐसे प्रनेकानेक संकटों में मेरा एक मेव जीवन-कृष बातों वक नहीं सुनी। ऐसे प्रताबास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त पाछार एक विरोत दूताबास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त पाछार एक विरोत के संवज्ञा का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे कई संकट मालकाओं का सामना करते हुए विश्व के कर दी गई। ऐसे पह संवज्ञ का भारता पार प्रताबत एवं सत्यव्रत प्रताबत हो। प्रताबत का प्रताबत का स्थान को समना भीर दृद्धनिश्चय जिस परमात्मा ने मुक्ते प्रदान किया उस भगवान की कृपा में भी यह प्रत्य सादर सर्मात्म है।

—पुरुषोत्तम नागेश ओक

#### भूमिका

मानव को उसके ज्ञान का बड़ा दंभ होता है। तथापि 'दिया तले श्रांधेरा' कहावत के अनुसार मानव को कितनी ही बातें प्रज्ञात रह जाती हैं। ग्रीर तो ग्रीर स्वयं के भरीर का पिछला भाग भी मानव जीवन भर देख नहीं पाता। उसी प्रकार स्वयं का जन्म कहां हुन्ना, माता-पिता कौन थे, किस मां के गभं से वह निकला, किस धवस्था में जन्म हुग्ना इत्यादि लगभग चार-पांच वर्ष की ग्रायु तक का ग्रांखों देखा हाल भी उसे ग्रजात रह जाता है। क्योंकि उस समय उसकी स्मृति सुप्तावस्था में होती है। बचपन का निजी हाल भी उसे निकट के ज्येष्ठ व्यक्तियों से ही जान लेना पड़ता है।

समस्त मनुष्यजाति के निर्माण के इतिहास का वही हाल है। बालक की तरह मानव भी स्वयं के जन्म का ग्रांखों देखा हाल बताने में असमर्थ है। ग्रतः ग्रधिकांश व्यक्ति, चाहे वे उच्चकोटि के विद्वान भी क्यों न हों मानवीय जन्म ग्रीर ग्रीशव-सम्बन्धी ग्रटकलें ही ग्रटकलें बांधते रहते है।

किन्तु शिणु जैसे स्वयं के जन्म और शैंशव की जानकारी निकट के ज्येष्ठ व्यक्तियों के लिखित टिप्पणियों से ज्ञात कर लेता है ठंठ उसी प्रकार मानव को भी सीभाग्यवस मानवीय जन्म, बचपन और भविष्य की टिप्पणियों ब्रह्माण्डपुराण, महाभारत, भगवद्गीता आदि देवी प्रन्यों में उपलब्ध हैं। उदाहरणार्थं ब्रह्माण्डपुराण में लिखा है कि जीव सृष्टि का निर्माण और संहार का यह कक अलंड घूमता ही रहता है—

एतेन कमयोगेन कल्पमन्वन्तराणि च। सप्रजानि व्यतीतानि शतशोऽय सहस्रशः। भन्वन्तरान्ते संहारः संहारान्ते च संभवः॥

- या पुर शारादार

XAT.COM

इस प्रकार मानको जीवन के वर्तमान युग का इतिहास भी लाखों वर्ष पूर्व बारम्भ हुसा। तथापि घधिकांण विद्वान् भी लगभग एक या दो सहस्र बर्धी का इतिहास ही कह पाते हैं।

नामान्यत्वा हिन्दू जनता पारम्परिक मतप्रणाली के अनुसार यह शानती या रही है कि प्रारम्भिक मानद का निर्माण प्रत्यक्ष भगवान् ने ही किया, तत्यवयात् प्राकृतिक प्रजोत्पत्ति प्रारम्भ हुई। पाण्यात्यों के ईसाई धर्म-प्रवालों में वही मान्यता है। बाइबल में लिखा है कि God made man ofter his own image यानि भगवान् ने अपनी जैसी ही मानव को मूर्ति पड़ों। वैदिक संस्कृति में भी तो देवी-देवताओं का चेहरा मानवों देवा हो दनाया जाता है। कहीं-कहीं परमात्मा की मूर्ति में अनेक हाथ या मिर बताए जाते हैं जो भगवान की सपार शक्ति के होतक हैं।

पार्धानक पाञ्चात्य इतिहासकारों ने उनके बाइवल के कथन पर यांकाचाम बतलाकर बन्दर से मानव बना, इस ग्रटपटे डार्विन के सिद्धांत कों ही अपना लिया है। उनके इस कल्पनानुसार अनेक धने वनों में यदच्छपा विविध कपि-समूहों के मानव-समूह यथा तथा, जहां तहां, जैसे-कैसे होते रहे। उसमें न कोई योजना थी और न ही कोई कम।

दैदिक संस्कृति के बनुसार ईश्वर ने मानव का निर्माण बड़ा सोच-समस्यार योजनाबद्ध रोति से किया। परमेश्वर-निर्मित वे मानव सुर बहुनाए। ईंश्वर की सन्तान होने के कारण वे ईश्वर जैसे ही सुन्दर, सुदृढ़, सबेगुणसम्यन्त, कार्यकृतल, शक्तिमान् और बुद्धिमान् थे।

किन्त कालगठि से वस्तुएँ पुरानी, दुवंन और दोषपूर्ण होती रहती है। वहीं नियम मानवी शरीर स्रोर समाज पर भी लागू है। प्रारम्भिक देवी गुणमहित मानवीं में भी मनै:-मनै: मतभेद बढ़ते गये, कलह होने लगे, कृट पहर्ता गई। देवी मानवों के गुणों का लोप होते-होते उस मूल अविभक्त देवी गुणोदाने मानवी कुटूंब के विभक्त समूह गंधवं, यक्त, किन्नर, नाग षादि कहना । अन्य जो कोधी, शत्याचारी सौर दुष्ट बने वे सुर के उल्टे धन्र, राजस, देख धौर दानव कहलाए। पात्रवात्त्य ईसाई-परम्परा में भी वह घटना पंकित है। वे संटन् (Satan) यानि शैतान की fallen angel (फालन् एजन) पानि पतित देव ही कहते हैं।

प्राये चलकर कौरव कुल में ही फूट पड़कर भीषण संहार वाला महाभारतीय युद्ध लड़ा गया जिसमें गणमान्य व्यक्तियों में केवल पांच पांडव ही बचे। साम्राज्य खंडित हो गया। कोरव (पांडव) ही संतिम वैदिक विश्वसम्राट्थे, जिनके पश्चात् वह युढोत्तर, काल में द्वारका प्रदेश में अण्वस्त्रों के (मूसल) विस्फोट के कारण बने-कुने यादवों को बह बदेश छोड़कर सुर, असुर, (सीरिया, असीरिया), पुलस्तिन् (पॅलेस्टाईन), जनार्दन (जॉडेन) ग्रादि प्रदेश में जोकर बसना पड़ा। वे ही ग्राजकल के यहदी लोग हैं।

तत्पश्चात् छल, बल, कपट या प्रलोभन से बैदिक समाज के कुछ लोग ग्रपने ग्रापको ईसाई मानकर ग्रलग हो गये।

सातवीं शताब्दी से उसी प्रकार दहशत स्रीर दबाव, प्रलोभन स्रादि हारा वैदिक समाज के कुछ घन्य लोग ग्रपने ग्रापको मुसलमान मानकर दूसरों से शत्रुत्व भाव रखने लगे।

इस प्रकार मूलतः देवतुल्य, देवनिर्मितः मानव-समाज की वर्तमान पतित, विभवत और टूटी-फूटी अवस्था का इतिहास सारांश में जो उत्पर दिया है उसी के सर्वागीण प्रमाण इस ग्रंथ के ग्रगले पृष्ठों में प्रस्तुत हैं। मानबीय इतिहास की आरम्भ से अंत तक ऐसी अखंडित, सुसूत कथा मालूम कराना मानव की ज्ञानप्राप्ति और प्रगति के लिए बड़ा आवश्यक है।

उस इतिहास का धारम्भ लाखों, करोड़ों वर्ष पूर्व हुआ जब इंश्वर ने प्रथमतः प्रजापति नाम के मानव और मातृकाएँ नाम की देवियों का निर्माण किया । ब्रह्मा, स्वायंभव मनु, मरीचि, भृगु, पुलस्त्य, दक्ष, कश्यप, अंगिरा, पुलह, ऋतु, अति, वरुण इत्यादि उन मूल अजापति पुरुषों के नाम बैदिक परम्परा में जात हैं। उनमें से कुछ सप्तिष कहलाते हैं क्योंकि उन्होंने ऋषिपरम्परा चलाई।

मातृकाएँ वे देवियाँ हैं जो जगन्माता हैं। इसी कारण उन्हें भातृकाएँ कहते हैं। वैदिक धार्मिक विधियों में सूप में चावल के स्तर पर उन मातुकाओं की पुष्यस्मृति में २७ पूर्गीफल (यानि सुपारी) रलकर उनका पूजन किया जाता है। मरियम्मा (यानि Mother Mary), जगदम्बा, भवानी, संतोषी मां, शीतला माता ग्रादि सब उन्हीं मातुकाग्रों के रूप है।

द्रवन देवी कत्वाधीं में सोम की २७ कत्वाएँ, दक्ष प्रजापति की दश कम्बाएँ, बनु की इला शाम की कन्या के नाम पाए जाते हैं। प्रथम मनुख्य 'मनु' वंदस्यत कहलाता है क्योंकि विवस्त्वान् यानि सूर्य का पुत्र वैवस्वत । उसी बकार प्रारम्भिक देवी कन्याएँ सोम यानि चंदमा की संताने कहलाती है। शास्त्र की दृष्टि से यह यपार्च भी है। क्योंकि महिलाएँ चंद्रमा के समान नाज्य, मुन्दर सौर सौम्य स्तमावी होती है। उनका मासिक धर्म भी पादमें प्रवस्था में बंद्र की एकेक पृथ्वी-प्रदक्षिणा पूर्ण होने पर प्राता है। शाताकों के गर्भ का बालक भी चंद्रमा के दस फेरे पूर्ण होने पर पृथ्वी पर उत्तरने के लिए तैयार हो जाता है।

पुरुष विवस्तान् यानि सूर्य जैसा प्रसार ग्रीर शुक्त होता है प्रतः न तो उसमें स्विनों जैसा कोई मासिक धर्म होता है फ्रोर न ही कोई गर्भ रहता है।

बैदिक संस्कृति में सूर्य और चंद्र द्वारा बताई गई मानव की उत्पत्ति बास्त्रीय द्रिष्ट से भी ठीक है। स्वोंकि पृथ्वी पर उत्पत्न हुई जीवसृष्टि मूब-बंद की ही कोटा है। प्रतएव 'यावच्चन्द्रदिवाकरी' सुध्टि की अन्तिस मधीदा कही जाती है।

नृत बुवा स्त्री घोर पुरुष, बस्त्रे, बूढ़े ग्रादि प्रयम मानव पीढ़ी या वीक्षियां हेड भगवान् ने ही निर्माण कर हम कालचक और जीवीत्पत्ति परस्थरा की चनाया, यह बैदिक छारणा मानवी यनुभव से पूर्णतया खरी बहरता है क्योंकि मेड़, इकरी, कुमबुट धादि पालन का धन्धा करने वाले व्यक्ति मी प्रारम्भ में नर, मादा प्रीर प्रदे रखकर पणु-पक्षियों की नियत विध्या करते हैं। भगवान् ने वैसे ही किया। मानव प्रव भगवान् के इतिनिधि के नाते बही प्रचा मामे चला रहा है जो परमपिता परमेश्वर ने ने वर्ग निसन्तर है।

इसी प्रकार देखर ने बादि मानवों को १६ विद्या बीर ६४ कलाओं चा जान दिया। यहः सिल्पकना के श्वतंत्र विश्वकर्मा, संगीत कला के नागरकंड गंडवे, आवृबेंद के बजेता धन्यन्तरी। प्रादि पादा गुरुजन वैदिक करव्यम में स्मृत है। इत, चेता, डापर बादि युगों में बेद सीर सन्य धार्य-नारविद्या का क्याहः वतन ही होता रहा । येद घटते गये । विद्यारी कम होती गई श्रीर गुरुजनों का ज्ञान, भाचार-विचार श्रादि का स्तर भी घटिया होता गया।

तथापि पाण्चात्त्य संस्कृति में पले वर्तमान विद्वानों की धारणा इससे पूर्णतया विपरीत है। उनका अनुमान है कि वानर से बनमानव बना और वनमानव किसी प्रकार स्व-उन्नति करता गया। यानि उसने पणु-पक्षियों की ध्वनियों का प्रमुकरण करते-करते भाषा बना ली, सागर-किनारे पर लकी रें खींचते-खींचते लिपि बना ली।

पाण्चात्त्य विद्वानों की वह सामान्य धारणा मानव के अपने नित्य के धनुभव से पूर्णतया विपरीत है। पढ़ने वाले शिष्य से पढ़ाने वाले गुरु का ज्ञान कई गुना अधिक होता है। तभी वह शिष्यों को ज्ञानी बना सकता है। ग्रत: बानर बनमानस बना ग्रीर बनमानस ग्रपने ग्राप प्रगति करता गया, यह धारणा पूर्णतया निराधार है।

ऊपर दिये गये विवरणानुसार मानवी जीवन का झारम्भ पश्योनि और वन्य जीवन से न होकर पूर्ण ज्ञानी और शक्तिमान् देवी परिवार के रूप में हमा।

मानव-समाज आरम्भ में प्रपितामहा, पितामह, पिता, पुत्र, पौत्र, भांजे, भतीजे, चाचा, चाची, मामा, नामी, बुआ, फूफा ग्रादि का एक देवी अविभवत कुटुंब था। जैसे आजकल भी ऐसे कई कुटुंब होते हैं, किन्तु जैसे-जैसे पुत्रपोत्रप्रपोत्रादि परिवार बढ़ता गया वैसे-वैसे घोरे-घोरे यालस, णिथिलता, असूया, अजान, भविद्या, दुराचार आदि दुर्गुणों का भी प्रवेश भौर प्रसार होने लगा जैसा कि अपना आज भी नित्य का अनुभव है। उसके कारण अनवन और असमाधान बढ़ते गये। होते-होते दुष्टता, दुरिभमान, दुराचार, ग्रत्याचार, भ्रव्टाचार में ही सार्यक मानने वाले ग्रसुर, दैत्य, दानव, राक्षस, निशाचर कहलाने लगे। उनका नेता बलि बड़ा बलिष्ठ हो गया। अविभक्त दैवी बैदिक परिवार से उसे निकाले विना किसी को चैन नहीं था। अन्त में अन्य सत्अवृत्ति के व्यक्तियों ने हिम्मत कर वामनावतारी विष्णु के नेतृत्व में लड़कर बिस को पराजित कर पाताल तक उसका पीछा किया।

यह सारा इतिहास जहां घटा वह कैलास और मानस सरीवर से

किंह नहीं तक का प्रदेश था। वहां से बित की पाताल यानि भूमध्य सागर तट बुरोप, ग्रफीका ग्रीर भरव प्रदेश मादि में जाकर रहना पड़ा। चतः देत्य-दानव-राक्षस परिकार का राज्य उन प्रदेशों में स्थापित हुआ। इम बाचीन 'देवमनुष्य विरुद्ध राक्षस' संघर्ष के चिह्न इतिहास भीर भूगोल में झाल भी विपूत्र मात्रा में विद्यमान है।

बूरोप वे हेन्यूब, उच्, डॉइटस् दानवसकं (डेन्माकं), काश्यपीय सागर (Caspian Sea) इत्यादि देत्यों के प्राचीन बस्तियों के चिह्न ग्राज भी दुक्तेचर है। प्राचीन महाकाय कूर प्राणियों को यौरोपीय भाषा में Dinosaus महा जाता है जो दानवानुर का विकृत रूप है।

बैंदिक संस्कृति में जो चुतल, वितल, रसातल, पाताल, धरातल आदि बाचीन परम्परा के शब्द है वे बाज भी इतनी (Italy), तल अवीय (Tel Aviv), उल घनर्ना (Tel Amerna) सादि नामों में टिके हुए है। तल ना भवं या सागर-स्तर (sea level) जहां शुष्क भूमि परिसीमा होती 🛊 । जिस बदेश में वे शब्द धचलित है वहां यूरोप भी संस्कृत 'सुरूप' (लंड) ना यपक्रम है। उसे 'सुरूप' प्रदेश इसलिए कहा जाता था कि वहाँ के लोग स्व्यवान् हैरते हैं।

इन कार बनादि कान से बाज तक के इतिहास का अखंड, सुसंगत, सर्वे कृड किनरण साधार, सप्रमाण अस्तुत करने वाला यह ग्रन्य वैदिक विष्यास्थ् रा इतिहास या हिन्दू विश्वराष्ट्र का इतिहास कहा जा मनना है।

हाँडहान की ऐसी यनेकानेक गुरिययाँ मुलभाने वाला और समादि बाद है बाद तक का इतिहास धर्माटित कप में प्रस्तुत कारने वाला ग्रन्थ बन् १६८२ में मैंने प्रथम सराठी में प्रकाणित किया। उस ६४१ पृथ्ठों के प्रन्थ का शीर्षक है 'हिन्दू विका राष्ट्राचा इतिहास' । उसी विषय का प्रांग्ल शंकरक वस्तुर नण्ड्यीरे सहित सन् १६०४ में मैने प्रकाशित किया। दममें १३१२ में की प्रक्रिक पृष्ट हैं। नाम है World Vedic Heritage ।

उस कर को हिन्दी बाबकों को उपलब्ध कराने के लिए प्रारम्भिक विकार हो बहें। या कि बाग्त बन्च का ही हिन्दी अनुवाद किया जाए । हिन्दी बन्दाह करने का बाद करक के भेरे एक मित्र श्री रघुनाथ महावात्र जी ने स्वयं सम्पन्न कराने की इच्छा प्रकट की। कटक हिन्दी प्रशिक्षण संस्थान के वे प्रधान भाचार्य हैं। उनसे मेरा परिचय योगायोग से तब हुमा जब में World Vedic Heritage ग्रन्थ मुद्रण के लिए लगभग ११ महीने से भुवनेश्वर में रह रहा था। वहां से कटक कुछ १५ मील दूरी पर है।

एक सम्मेलन में मैंने दो भाषण दिए। उस समय रचनाय जी श्रोतायों में थे।

तत्पश्चात् एक ग्रन्य नगर में उन्होंने मेरा भाषण ग्रायोजित किया। उस सम्बन्ध में उनका निवेदन उन्हीं के शब्दों में मैं यहां उद्धत कर रहा हैं। रघुनाथ जी लिखते हैं कि "World Vedic Heritage ग्रन्थ के प्रणेता श्रीयुत पुरुषोत्तम नागेश ग्रोक जी से मेरा परिचय जनवरी १६८४ को कटक में उनके भारतीय इतिहास एवं वैदिक संस्कृति विषयक दो भाषणीं को सुनकर हुन्ना। उनके नए तथ्यों के ज्ञान का लाभ बहापुर (गंजाम) के विद्वज्जनों को मिले इस हेत् हम लोगों ने उनका एक भाषण उस नगर में आयोजित किया। अध्यापक, डॉक्टर, इंजीनियर, शिक्षाविट, युवक, छात्र, सरकारी अधिकारी, वयोवृद्ध नागरिक ग्रादि श्रोता पांच सौ से ग्रधिक उपस्थित थे। वैदिक संस्कृति एवं संस्कृत भाषा की उत्कृष्टता एवं विश्वव्यापकता के स्रोक जी के शोध सिद्धान्त तल्लीनता से साट्ने तीन घंटे सारे सुनते रहे। उस विषय का उनका ग्रांग्ल ग्रन्थ उन दिनों भूवनेश्वर में मुद्रणाधीन था। सारे विश्व को ज्ञानान्त्रित और विशेषतः भारतीयों को गौरवान्वित कराने वाला वह प्रत्थ हिन्दी भाषा में भी शोब्रातिशोध उपलब्ध हो, इस भावना से मैंने श्रोक जी से ग्रनुवाद की श्रनुमति मांगी। अनुमति मिलते ही मैंने अनुवाद कार्य पारम्भ कर भी दिया।"

तथापि प्रत्यक्ष में जब अनुवाद मेरे हाथ दिल्ली में आया तो वह वारीक हस्ताक्षर में था। उस हस्ताक्षर की लपेट समभने में मुद्रक को कठिनाई होती। सौर दिल्ली से कटक बहुत दूर होने से लेखक सौर अनुवादक में जो वार्ताविमशं समय-समय पर होना चाहिए वह भी नहीं हो सका। अतः दुर्भाग्यवश मुभ्ते अनुवाद की योजना छोड़ मूल रूप में ही यह ग्रन्थ हिन्दी में लिखना पड़ा। हिन्दी मेरी मात्भाषा तो है नहीं। पत: कुछ भिभक्त के साथ मैंने यह ग्रन्थ हिन्दी में स्वयं लिखने का प्रवास किया

XOT.COM.

है। उनमें में कहां तक सकत हुआ हूं वह बायक जानें। मुक्ते थोड़ा-सा काकार इस बात का या कि बर्चाय मेरी मातृभाषा हिन्दी नहीं थी। मेरे काकार इस बात का या कि बर्चाय मेरी मातृभाषा हिन्दी नहीं थी। मेरे बीवन का प्रदीय मान हिन्दीभाषी प्रदेशों में ही बीता। वहाँ भी हिन्दी बीवन का प्रदीय मान हिन्दीभाषी प्रदेशों में ही बीता। वहाँ भी हिन्दी साहित्य वा समाचार पत्र पढ़ने की कभी धावश्यकता भी नहीं पड़ी। साहित्य वा समाचार पत्र पढ़ने की कभी धावश्यकता भी नहीं पड़ी। कार्य हिन्दी बीनचाल से मेरा सतत सम्पकं रहा। उसी के आधार पर कार्य बारा नहीं था। क्योंकि विश्वज्ञान भीर विश्व-इतिहास के लिए इस बन्द हिन्दी पाठकों को उपलब्ध कराना भावश्यक है, ऐसी मेरी धारणा थी। उसी प्रवल्त इच्छा के बल पर मैंने यह ग्रन्थ स्वयं हिन्दी में लिखने का प्रवाह किया है। यह एक स्वतन्त्र ग्रन्थ है, जिसमें भाग्त संस्करणों से भी प्राहक क्योरा साम्मालत है।

कृष्य इतिहास की अनेकानेक कड़ियाँ जोड़-ओड़कर मानवी इतिहास का मुसंगत विवरण प्रस्तुत करना इस प्रत्य का मूल उद्देश्य है। तथाणि इस बन्ध का एक और बढ़ा नाम है। दर्तमान समय में मानवी समाज में जनगढ़, कुक्बबहार, फूट, संघर्ष और तनाव दिन-प्रतिदिन बढ़ते ही जा एवं है। उच्चर ईनाई, इस्लामी धादि पंच समस्त मानवों को सपने विशिष्ट काचरे में सबोटकर बांध रखने की होड में व्यस्त है। इसी प्रकार महा-खहारों प्रण्यानित के अनेकानेक शस्त्रास्त्र नुसज्जित कर एक-दूसरे को चमकाने वासे रिजया और प्रमेरिका जैसे राष्ट्रों की सारी मानव-जाति को सबैनाको बुद्ध में धमीट ने जाने की शब्यता दिखाई देने लगी है।

एसी धरमण में जमस्त मानवों को उनके मूल वैदिक एकता का दिन्छाम जात करांगा बड़ा धावरणक हो गया है। किन्तु विविध विद्यालय और विक्राविद्यालयों में पढ़ाने वाले धर्मापक-प्राच्यापकों को सृष्टि-उन्सीत समय से धाज तक के मानवीय इतिहास की ध्रसंडित रूपरेखा में उद्दे है वैसी जात नहीं है। धतः उनसे पढ़े हुए णिण्य-जामान तक के गण्डों का सरकारों छोषकारों बनकर धमेरिका और इंग्लैंड से लेकर चीन और जामान तक के गण्डों का सरकारों छाणे का इतिहास प्रस्तुत करते हैं वह जाना बच्चा, दूरा-कृता, धनपूर्ण धीर समुद्रों द्वारा विका गया इतिहास

है। उदाहरणार्थ चीन, जापान ईजिप्त ग्रादि देशों के वर्तमान इतिहास केवल २४००-३००० वर्षों से ही ग्रारम्भ होते हैं। तत्पूर्व विश्व के सारे देशों में जो वैदिक संस्कृति थी उसका इतिहास सुन्त हो गया है। उसी प्रकार ताजमहल ग्रादि ऐतिहासिक इमारतें इस्लाम-निर्मित हैं यह वर्तमान भारत सरकार की धारणा श्राकामक मुसलमान ग्रीर ग्रंथेच जैसे प्रत्रुगों हारा रूढ़ किया हुगा भ्रम है। भारत सरकार के समान ग्रन्थ देशों के सरकारी छप्पे के इतिहास भी सारे खंडित ग्रीर विकृत हुए पढ़े हैं।

ऐसी अवस्था में यदि विश्वभर के विद्यालयों और अन्य संस्थाओं हारा सारे मानवों को इस अन्य में दिए विवरण के आधार पर यदि यह जानकारी दिखाई जा सके कि वे एक ही संस्कृतभाषी वैदिक परिवार के सदस्य है और उस परिवार के मूल सिद्धान्तानुसार सीधा, सादा, शुद्ध, सरल, सात्तिक जीवन एक अभव से व्यतीत करने से ही मानवी जीवन मुख और शांति से बीत सकेगा तो कितना अच्छा होगा।

उस ध्येय हेतु एक जागतिक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय स्थापन कर उसकी शाखाएँ विविध देश-प्रदेशों में खोलना ग्रावश्यक है।

इस ह्येय में श्रद्धा रखने वाले भागंसमाज, हरेकृष्ण पंथ (Iskcon) प्रजापिता ब्रह्मकृमारी, विश्व हिन्दू परिषद्, राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ, हवाई द्वीप में प्रस्थापित श्रेव सिद्धान्त चर्च, तिरूपित देवस्थानम् भादि कई संगठन हैं। कितना ही अच्छा हो यदि ऐसे कुछ संगठन मिलकर जागितक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय स्थापन कर सकें। ऐसे जागितक इतिहास जागृति केन्द्र के लिए लगभग दस करोड़ रूपयों की निश्चि भावश्यक होगी।

उस विश्वविद्यायल को जागतिक वैदिक संस्कृति के इतिहास का पाठन और संशोधन का महान् कार्य करना होगा। रोम रामनगर होने का इतिहास, व्हॅटिकन् के पोप वैदिक धमंगुरु होते थे तब का उनका इतिहास, ग्रांग्ल होप स्थित केंटरबरी नगर के मार्चबिशप शंकरपुरी के बैदिक धमं-गुरु होते थे, तब का इतिहास ऐसे कितने ही बड़े रोचक और महत्त्वपूर्ण विषय है जिन पर संशोधन कर हजारों नए ग्रन्थ लिखकर प्रकाणित करने होंगे।

जो व्यक्ति या संस्थाएँ इस विशाल ग्रीर पवित्र जागतिक ज्ञानकार्य में प्रत्यक्ष सहाय्य देना चाहें वे मेरे से सम्पर्क करें।

एन-१२८ ग्रेटर कैलास-१ नई दिल्ली-११००४८ -पृद्योत्तम नागेश भोक

P

#### क्रोध और आरोप

इस ग्रंब के लेखन में नेरे मन में दो विरोधी भावों का मिश्रण रहा-

एक वियुक्त सात्त्विक समाधान ग्रीर दूसरा गम्भीर वियाद ।

XAT.COM

मास्विक समाधान इसलिए कि इस प्रन्य के द्वारा में यह प्रतिपादित कर सका हूं कि मानवी इतिहास के प्रारम्भ से ही संस्कृतभाषा एवं वैदिक मंस्कृति का विश्व में प्रचलन था। मानव का निर्माण योजनावद्ध पद्धति से एक केन्द्रीय देवी स्रोत से हुमा, न कि जहां-तह!, जैसे-कैसे, धने जंगलों में उछन-कूद करने वाले वानरों से—जैसे कि पाश्चात्य विचारधारा से प्रमावित बर्तमान प्रधिकारी विद्ववर्ग की धारणा है।

धौर विपाद इस कारण कि बड़ी-बड़ी शैक्षणिक उपाधियों से मण्डित, प्राधिकारपदों पर प्राधिष्ठित बिहान तथा समाचार-पत्रों व समाचार-सम्बाधों के कर्ता-धर्ताधों ने पतान, अकर्मण्यता, भय, धार्मिक या साम्प्र-द्राविक बन्धन, रोजगार की वेडिया, सरकार की चापलूसी, या अकारण बबुत्व को भावना से इस तथ्य की जनता से छिपा रखा है कि विश्व-भर में वेडिक संस्कृति तथा वंस्कृत माथा का प्रचलन ईसापूर्व काल में था।

उदाहरण बाइबल ने भी ईसापूर्य विश्व के इस तथ्य का उस्लेख किया है कि सम्पूर्ण विश्व में एक हो भाषा बीली जाती थी (The whole earth was of one language and one speech—genesis 11:1) वह वाषा वो संस्कृत तथा समूचे विश्व की इकतोती एक संस्कृति थी—वैदिक।

प्रतिष्ठित पौराषीय इंसाई विद्वानी की—पुरातस्वीय, दार्शनिक, विद्वानी की—पुरातस्वीय, दार्शनिक, विद्वानी की—पुरातस्वीय, दार्शनिक, विद्वानी की सह तथ्य प्रवगत ही जाना वाहिए था। वर विस्थम बीन्स, मैक्समूलर, विस्तन प्रादि विद्वान मली वकार जानते थे कि इटली बादि योरोपीय देशों में कई शिवलिंग पाये गंथे

हैं। रोमन सभ्यता के मन्तर्गत घर, महल, नगर ब्रादि के द्वारों पर गणें करी की प्रतिमा प्रतिष्ठापित की जाती थी। भारत में विद्यमान वैदिक संस्कृति में यदि वही देवताएँ विल्सन, मैक्समूलर ग्रादि पाश्वात्त्य विद्वानों को परिचित हो गई थीं तो उन्होंने उससे यह निष्कृष क्यों नहीं निकाला कि यूरोप में भी ईसाईधमंत्रसार से पूर्व वही संस्कृति थीं ? उन्हीं की पाश्वात्त्य परिभाषा में ऐसी श्रकमंण्यता पर दोषी व्यक्तियों को कहते हैं कि They were either knowes or fools यानि या तो वे कृदिल थे या बुद्ध।

भारत की विद्यमान वैदिक संस्कृति स्रोर ईसापूर्व यूरोप की संस्कृति में जब-जब उन्हें ऐसी अनेकानेक समानताएँ दृष्टिगोचर हुई तब-तब वे उन सब समानताओं को दूरान्थेषी, काकतालीय संयोग मानकर उनकी स्रपनी यौरोपीय ईसाई सकड़ में नगण्य कहकर ठकरात रहे।

#### अयोग्य संशोधन-पद्धति

इस प्रकार विश्व-भर के महत्त्वपूर्ण प्रमाणों के ढेर-के-ढेर ग्राज तक के ग्रिधकांग विद्वजन एक-एक ग्रलग-ग्रलग करके काटते रहने के कारण उनसे कोई महत्त्वपूर्ण निष्कर्ण नहीं निकाल पाये हैं। ऐसे सदोष संबोधन-पड़ित के कारण वे प्रमाण भी नगण्य समभक्तर दुर्लक्षित होते गए ग्रीर सामान्य लोग भी मौलिक शोध-सिद्धान्तों से बंचित रह गए।

किसी मुकड़ी पर्वतघाटी में खड़े होकर जैसा एक ही सैनिक विरोधी सेना के आगे बढ़ने वाले एक-एक सिपाही को लील या काट सकता है वैसे ही वर्तमान पाश्चात्य प्रणाली के विद्वान् सारे प्रमाणों को एक-एक करके ग्रग्नाह्य घोषित कर देते हैं। वस्तुत: सारे प्रमाणों का सर्वक्य संकलित भाव से मूल्यांकन करना ग्रावण्यक होता है।

कत्पना की जिए कि किसी वध की घटना पर एक आरोपी को न्यायालय में उपस्थित किया है। उसकी अपराधी सिद्ध करने के लिए पुलिस अनेकानेक मुद्दे अस्तुत करती है। एक यह कि मृतक और आरोपी का परस्पर वैमनस्य था। इस पर बचावपक्ष यह आक्षेप उठाएगा कि अनुता तो अनेकों से होती है तथापि अधिकांश अनुता में वध कहा होता है। दूसरा मुद्दा यदि पुलिस इस तरह से कहे कि रक्त के दाग लगा एक छुरा आरोपी के हाथ में पाया गमा। इस पर बचावपक्ष यह कह सकता है कि रक्त से लयपय छुरे हर सिंटक के वहां होते हैं तथापि धारोपी घपराधी होने का वह प्रमाण नहीं। इस प्रकार यदि एक-एक करके सारे प्रमाणों को निकम्मा घोषित कर दिया बाए तो किसी बारोपी को दोषी ठहराया ही नहीं जा सकेगा। अतः विविध प्रमानों में मिलने बाले सत्य के कण-कण एक सूत्र में पिरोकर एक संस्थित निष्मवं पर पहुंचने की पायश्यकता होती है।

#### सत्यान्वेयण के मार्ग की बाधाएँ

धर्म, सम्प्रदाय, राष्ट्र, व्यक्तिनिक्ठा, उपकारों का बोभ ग्रौर प्रत्येक के बन में स्थानापन्त हुए दिविध दुराग्रह मादि कई सदृश्य बन्धनों के कारक सौसिक प्रमाणों को निकम्मे समभकर फेक देने की भावना कड्यों के मस्तिष्क में पनवती रहती है। उदाहरण से इस ग्रन्थ में आगे सिद्ध किया है कि 'ईवस् कृष्य' का हो प्रपन्नंश 'जी अस् कृस्त' है। तथापि ग्राज जबकि सारे विश्व में पश्चिमी ईसाई सम्पता का प्रभाव है तब कौन ईसाई इस तब्द को क्षानबीन करने के लिए सिद्ध होगा कि जीभस् नाम का कोई व्यक्ति या हो नहीं ? कोन मुसलमान ऐसे प्रस्ताव या प्रमाण का कभी विचार-विमणं करेगा जिसमें करान या मुहम्मद का महत्त्व कम होता हो। पतः बन्या मुद्द-मुद्दके पपने प्रापको रेवड्यां बांटे-कहावत के अनुसार वर्तमात युग के इतिहासवैता संशोधन का केवल ढोंग रचाकर ईसाई ग्रीर इन्सामी बधिकारियों द्वारा पढ़ाए-रटाए निष्कर्यों की ही तोतापंची करने ह जीवन पदा देते हैं।

## नृको परम्परा को वेदान्ती समझने का षड्यन्त्र

गरकारी गासन चलाने वाले व्यक्तियों का मानसिक भुकाव जिस वरम हो उसी के सनुकृत भूठ-पर-सूठ मढ़कर एकढोंगी 'राष्ट्रीय' इतिहास देवार करते की प्रकृति वर्तमान भारत में प्रदीषं परतन्त्रता के कारण बनी इहें है। इसका पर्दाक्षण कर सत्य के आधार पर ही इतिहास लिखने का घाटकं डॉतहासकारों को धपनाना चाहिए। यह धाटकं पाठकों के सम्मुख प्रस्वापित करने का इस इन्द का एक प्रमुख उद्देश्य है।

विगत १२३५ वर्षों में (ई० स० ७१२ से १६४७ तक) प्रथम इस्लामी थोर तत्पश्चात् ब्रिटिश शासन के अन्तर्गत कितने भूठ इतिहास में डेर-के-देर भरे गये हैं इसके में कुछ उदाहरण यहाँ नीचे प्रस्तुत कर रहा हूं। जैसे—

- (१) शेरणाह ने अपने पाँच वर्षों (सन् १५४० से १५४५ तक) के शासन में लाहीर से कलकत्ता, लाहीर से उज्जैन-ऐसी कई सड़कें बनवाई। और शेरणाह धाधुनिक डाक-व्यवस्था का जनक था।
- (२) धकवर बड़ा श्रेष्ठ और सद्गुणी सम्राट् था जिसने दीने इलाही नाम का धमं भी चलाया।
  - (३) श्रीरंगजेव टोपियां सीकर उसी से निजी खर्च चलाता था।
- (४) अमीर खुसरो, अब्दुल रहीम खानखाना और दारा संस्कृत के पण्डित थे।

(५) इस्लामी फकीरों की सूफी विचारधारा ठेठ वेदान्त ही थी।

ऐसे-ऐसे निष्कर्षों का वर्णन या मण्डन जो इतिहासज्ञ करते रहते हैं या तो सत्य इतिहास जानते नहीं या उसे जान-बूभकर मरोड़ देते हैं। इस्लामी सुल्तान हिन्दुओं को कत्ल कर जो मन्दिर आदि भवन नष्ट-भ्रष्ट करते थे उसी में इस्लामी सेना के साथ ग्राने वाले मुसलमान फकीर वस जाते थे। अतः बक्तियार काकी, सलीम चिस्ती, निजामुद्दीन, मुईनुद्दीन चिस्ती आदि सबकी कर्बे मिन्द्रिशें में ही बनी हुई हैं। मुल्तान जैसे हो इस्लामी सेना द्वारा हिन्दू राजाओं पर हमले करते थे इस्लामी फकीर भी इस्लामी गुण्डों की भुण्ड के साथ हिन्दू नागरिकों पर हमला कर इनको कल्ल करते, लूटते, स्त्रियों को भगा ले जाते और जो पकड़ में ग्राते उन्हें जबरन मुसलमान बनाते। इस्लामी फकीरों के भी वैसे ही स्त्रियों से भर विशाल जनानलाने थे जैसे कि मुसलमान सुल्तानों के। उन्हें भी वही दुराचरण करते पाया जाता था जिसके लिए सुल्तान कुख्यात थे। ग्रन्तर केवल इतना हो या कि सुल्तान के पास जितना धन, सेना और शानशौकत थी इतनी फकीरों के पास नहीं होती थी। न तयाकथित फकीरों के सूफी काव्य-पंक्तियों में काफिरों की कत्ल करना और उनके रक्त में गरमागरम इस्लामी तलवारों को ठण्डी करने की बातें दोहराई जाती थीं। ऐसे काव्य करने वाले या गाने वाले फकीरों को ग्रब्दुर रहीम लानलाना धीर धमीर

लुमरो जैसे दरबारियों की वैदान्त के तोल का सुफीवाद-प्रतिवादक का सम्मान प्रदान करना या तो घोर सज्ञान का लक्षण है या स्वार्थी निलंकजता का। ऐसे विदान् वे निष्कर्ष प्रपने ग्राप तक ही सीमित रखते तो विचार-स्वतन्त्रता के बहाने उस भून को इसे क्षमा की जा सकती है। किन्तु जब ऐसे स्वक्ति सरकारी प्रविकारपद या लौकिक सम्मान का दुरुपयोग कर विविध विकानमाँ में पढ़ाई जाने वाली पुस्तकों द्वारा अनेकानेक पीढ़ियों के विवासी वर्ग के यन में वह भूठा इतिहास कूट-कूटकर भरने के माध्यम बनते हैं तो उन्हें कहा दण्ड दिया जाना चाहिए। गत घटनाओं को व्रतमान राजनीति की सावश्यकतानुसार तोड्-मरोड्कर प्रस्तुत करना महापाप है। ताजमहल की झाहजहां वाली कथा बैसा ही एक पड्यन्त्र है।

#### ताजमहत्त

जहां किसी का कोई स्वार्थ जुड़ा हो वहां सत्य को उकने की या 'भूठ' बहुकर ठकराने की खामान्य प्रवृत्ति होती है। इसका एक ज्वलन्त उदाहरण है बाजमहत्त । विगत २० वर्षों से मेरे प्रनेकों शोध-प्रवन्ध, लेख, पुस्तकों और क्याच्यानों इत्या मैंने यह प्रमाणित किया है कि ताजमहल एक प्राचीन जिबमन्दिर है, न कि १ औं गदी का मकबरा। यदि इस तथ्य को मान लिया काए तो प्रनेक इतिहासवेता, पुरातत्त्वविद्, कला एवं स्थापत्य-विकारद, संब्रहालय, विश्वविद्यालय और पर्यटन विभाग के सरकारी षधिकारी सौर जनता को ताजमहलसम्बन्धी सगनी-अपनी मान्यता त्याग दनी बढ़ेगी। बतः ये सारे लोग ताजमहल के मूल निर्मिती के बारे में बहर करना टालते रहते हैं। इतना ही नहीं सपितु वे शाहजहां ही ताजमहल का निमांचा या इसी बात को सभी भी महहास से निराधार निरन्तर दोहरात रहते हैं। उन्हें दर है कि ताजमहत को शाहजहां के पूर्व की निर्मिती सानने से नहीं उनकी शान में बाधा ने माए, विद्वता की प्रतिषठा की ग्रहण न सम, व्यक्तिकारपद त्यागने त पड़जाएं भीर उनके लिसे इतिहास ग्रन्थ निकार्य न जिन्न हो। ऐसे खुद, स्वार्थी भावना के कारण विश्वभार के करोड़ों बिद्वज्यन सत्य को हो यसत्य सिद्ध करने के उद्योग में व्यस्त रहते हैं। अतः पाटकामण इस तथ्य की सभी बकार जान से कि सत्यान्वेषण तो एक जटिल

श्रीर संकटमय कायं तो होता ही है किन्तु खोजे हुए सत्य को सरकार भीर जनता के गले उतरवाना भी एक महान् कठिन कार्य होता है। सत्य जब असुविधाजनक हो तो उसे मानने की ईमानदारी गिने-चुने व्यक्तियों में ही होती है। ग्रन्थ सारे सत्य को असत्य और असत्य को कामचलाऊ सत्य मानकर चलने में ही पुरुषायं मानते हैं। अतः सत्य इतिहास लिखना-पढ़ना श्रीर पड़ाने में भी साहस की ग्रावश्यकता होती है।

#### मेरी चुनौती

इसी प्रकार विश्वभर के सारे ऐतिहासिक (तथाकथित) मकबरे और मस्जिदें सारी हथियाई हुई हिन्दू इमारतें हैं यह मेरा शोधसिद्धान्त है। उस पर मान्यवर इतिहासवेत्ता, अध्यापक-प्राध्यापक, 'इस्लामी कला और स्थापत्य के जानकार', दरगाहों के मुजावर, मस्जिदों के इमाम, प्रमुख समाचारपत्रों के सम्पादक, लन्दन, न्यूयार्क तथा दिल्ली के रेडियो तथा दूरदर्शन के कार्यकर्ता, तथा वे सभी जो इस्लामी कला की महत्ता का गान करते रहते हैं-इन सबको मैंने चुनौती दी है कि वे इस पर मुक्तसे शास्त्रार्थ करें। तथापि न तो मेरे से मास्त्रार्थ करने की किसी ने हिम्मत की और न ही मेरे निष्कर्षों को सराहना करने की उदारता दिखलाई । ऐसे व्यक्तियों से भारत के या विश्व के सत्य इतिहास के सोध की या सत्य इतिहास पढ़ाए जाने की आशा करता व्ययं है।

कई व्यक्ति तो अपने अधिकार-पद के मद में किसी नये शोध-सुभावों का विचारविमर्श करने की मन:स्थिति में होते ही नहीं हैं। उदाहरण मैंने बाँक्सफर्ड बीर बेब्स्टर्स ब्रांग्ल शब्दकोशकारों को निष्कर्ष लिखा कि बन्य सारी भाषाओं की तरह झांग्ल भाषा भी संस्कृत का ही अपभ्रष्ट या विकृत रूप होने का कारण आंग्ल शब्दों की जहां तक बने संस्कृत ब्युत्पत्ति वतलाना योग्य होगा। हाल के झांग्ल या अन्य यौरोपीय जन्दकोशों में ऐसा नहीं किया जाता। तथापि अपने उच्च पद, अधिकार और वेतन के नशे में ऐसे मूलगामी सुभावों को सोचने की मन:स्थिति में दे होते ही नहीं।

अतः ऐसा प्रतीत होता है कि प्रत्येक शिक्षा-विभाग में विगत १०००-१५०० वर्षों के ईसाई एवं इस्लामी मतप्रणाली के दबाब से सत्य इतिहास

XAL.COM:

को इककर नष्ट किया जा रहा है।

बंदिक बादमों की कथायों में गुल्यकाम जावाली का जो महत्व आदर्श है वही एक प्रकार से इस प्रत्य का इतिहास क्षेत्र में महत्त्व है। बारों झोर, वर्तमान के प्रामे-पोछे दृष्टिलेप करने पर हृदयविदारण करने वाला दृश्य बहु रीसता है कि ब्रधिकांश जन भय, तज्जा, भिभक्त के कारण या स्वार्य-लोल्पतायक भुठलाए गये इतिहास का ही समयंन करना निजी कर्तव्य समझते हैं। जो बसहाय महिलाएँ किसी तरह जीवन विताने के लिए बेम्बा-स्वसाय करती है उनकी विवसता के कारण स्वशारीर-विकय पाप वहीं माना जाना त्राहिए। किन्तु जो विद्वज्जन नाम, अधिकार, सम्पदा, जीवन की सुख-सुविधाएँ या केवल प्रधिकारास्ट् कांग्रेसी नेतासों की कृपा-दृष्टि बनी रहे या बक्द्ब्टिन हो या मुसलमानों को बुरा न लगे इसलिए डाज्यमहत ग्रादि इमारतों को इस्लाम-निमित ही कहते रहने का दुराग्रह करते हुए छारे प्रमाणों के प्रति जानबूसकर मांखें मूद लेते हैं, उनके इस पायाचरण को तो कोई सीमा ही नहीं रहती। जब सारे विश्व के करोड़ों मुकिक्षित दर भौनवद बारण कर या ग्रन्य प्रकार से सत्य इतिहास को दबाए रखने में या कुचल डालने में घपनी सारी शक्ति लगा देते हैं तो उस मुख्यता भीर स्वार्थाचरण का तो कहना ही क्वा है !! ऐसी सवस्था में उन सबको सलकारकर, उनको देशुमार शासन-शक्ति, संख्या-शक्ति, सुविधाओं की गरित, तिरस्कार-गरित, बदला लेने की भावना भादि का विरोध कर सत्व इतिहास का व्यव सहराना बड़ा हुगैम कार्य होता है। कई बार ऐसे शाहर में विश्व के विरोध में छातो तानकर लड़ा होने वाला वीर चकनाचूर कीर नामलेय हो जाता है। मेरे पर ईम्बर की कृपा रही कि इस सत्यकामी सक्यें में नेरी प्राधिक हानि ती बहुत हुई तथापि मेरे जीवनाधार के लिए बागायोग है मुन्दे कभी भिसी से नाबार नहीं होना पड़ा। उसी पाधार थर ई स्टब इतिहास को अटकर प्रस्तुत करता रहा हूं। तथापि दो बड़े-मन्द्र प्रकार मुसे खटकते रहेकि सार्वतिक विरोध के कारण मेरी धावाज कामान्य करों उक पहुंच हो नहीं पानी थी जैसे कोई एकाकी व्यक्ति क्लिकर हुछ बहना बाहता हो धीर उसी गमय बड़े जोरों से बैण्ड-बाजा काता हा। दूसरी कामी वू रही कि सारे विश्व का करोड़ों वर्षों का लुप्त

इतिहास विश्व को पुनः उपलब्ध कराने के लिए मुक्ते १०-२० करोड़ रुपयों वाले लागत के एक विश्व इतिहास-संस्थान की नितान्त ग्रावश्यकता थी। इसके लिए जनसमूहों द्वारा निधि इकट्ठा करने का बीड़ा उठाना ग्रावण्यक था। तथापि वह बन नहीं पाया। मेरे कार्य से प्रभावित कुछ दो या तीन सहस्र व्यक्तियों में कुछ छोटे-मोटे प्रनुदान भेजे। उस निधि से मैं इस सत्य-इतिहास प्रणाली का केवल वार्षिक शोध अंक, प्रकाशित कर पाया है। उस वाधिक श्रंक के लिए और इतिहास पुनलेंखन संघटन चालू रखने के लिए मैंने अपना सारा जीवन नि:शुल्क समर्पित कर रखा है।

किन्तु मुभ्ते तो पांच सहस्र नए णोध्यन्य लिखकर करोड़ों वर्षों का लुप्त इतिहास जनताजनार्दन को उपलब्ध कराने के लिए अनेक कोटि रूपयों का निधि आवश्यक है। वह प्राप्त न होने के कारण मेरे जीवन के कई मौलिक वर्ष नाकाम रहे। ऐतिहासिक सन्दर्भ ढूँढ़ना, इतिहास पुनलेंसन संस्थान के कार्य हेतु भिन्त-भिन्न सरकारी कार्यालयों में चक्कर लगाना आदि के लिए मुक्ते एक या दो निजी सहायकों की परम आवश्यकता थी। तथापि उन्हें जब तक पूरा वेतन न दिया जाए ऐसे सहायक कहां से आते ? मेरे कई मौलिक प्रन्थ प्रप्राप्य होते रहे हैं फिर भी उनके पुनमुंद्रण के लिए निधि इकट्टी नहीं हो पायी जबकि गत १०० वर्षों में राजनीति के क्षेत्र में भारतीय जनता लाखों रुपयों की थैलिया बार-बार हजारों नेतायों को अपंण करती रही है। वह सारा रूपया सैरसपाटों में गुटवाजी में, सिगरेट-चाय में और रिश्वतखोरी में, निरर्थक खर्च होता रहा। उससे जनता को कोई लाम नहीं हुआ।

उसके बजाए यदि वैसी ही धन-राशियां उस विश्व-इतिहास के लेखन-संशोधन में लगायी जाएँ तो उनसे विश्व की जनता को इतिहास का जान दिलवाकर मूल मानवी वैदिक एकता के प्रति जागृत कराने का महत्वपूर्ण कार्य कराया जा सकता है। किन्तु इस ध्येय के प्रति न तो वर्तमान शासन का कोई लगाव है न जनता का।

इस देश में हाल में ४४ कोटि से भी अधिक हिन्दू हैं। बैदिक संस्कृति की धनादि काल से विश्वव्याप्ति की यह गाथा पढ़कर कहयों का हृदय गद्गद हो उठेगा । वैदिक संस्कृति को ही भपना सर्वस्व मानने वालो कई XALCOM.

संघटन भी भारत में घौर बिस्व में कार्यरत है जैसे भारतीय विद्याभवन, क्षापंसमाज, राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ, विश्व हिन्दूपरिषद्, विवेकातन्द केन्द्र, हरेक्ष्य पय. प्रजापिता बहाकुमारी बादि। उनके सपने विद्यालय सन्थालय, इकाजन विभाग भी है। सारे विश्व की मूल मंस्कृति लाखों वर्ष तक वैदिक हो रही है-इस सिद्धान्त से इन सब संघटनयों की नींब दृढ़ हो उठती है। यतः वे वदि सारे अपनी-प्रपनी संघटनों द्वारा विश्वव्यापक वैदिक संस्कृति हे इतिहास का लेखन, संशोधन पाठन आदि के लिए एक जागतिक संघटन सदा कर देते तो उसके द्वारा यह विभाल लुप्त इतिहास पुनः सर्वविदित कराने ना कार्य सम्पन्न किया जा सकता है। किन्तु खेद और ग्राष्ट्रचर्य की बात है कि उनमें से किसी की भी इस कार्य के प्रति कोई हिच या सहाय्य नहीं है। दतः जागतिक इतिहास को पुनः घारम्भ से घन्त तक सुसंगत लिसने की बेरो क्षमता सुविधाओं के प्रभाव से वैकाम पड़ी रही है। इसका मुक्ते बहुत रञ्ज है। प्राय: ऐसा ही दुर्भाग्य मेरे मतीत के और भी प्रतिभा-कानी कोर कर्तत्ववान् व्यक्तियों के पत्ने पड़ा या। ग्रतः भवभूति के उद्गार व बहां डइत कर रहा हूं-उत्पत्स्यते यम कोऽपि समान धर्मा। कालो पर्य निरद्धिविगुना व पृथियो ।।

### इस ग्रनोखे संशोधन की प्रेरणा मुझे कैसे प्राप्त हुई ?

मेरे प्रन्थ और भाषण, लेख आदि द्वारा में जो इतिहास, उसके विविध तथ्य और संशोधन तन्त्र ग्रादि प्रस्तुत करता हूँ वे वर्तमान युग के सारे ही इतिहासज्ञों के कथन से पूर्णतया भिन्न हैं। ग्रत: इस ग्रनोसे संशोधन का रहस्य नया है ? ऐसा प्रश्न मुक्तसे कुछ जागरूक व्यक्ति समय-समय पर पूछते रहे हैं।

मैंने कभी इतिहास का कोई विशेष अध्ययन भी कभी किया नहीं था ग्रार नाही मेरा व्यवसाय कभी इतिहास से सम्बन्धित रहा है। फिर भी में इतिहास-सम्बन्धी वर्तमान कल्पनाएं ग्राम्लाग्र बदल सका हूं। में यह कैसे कर सका? यह प्रश्न मेरे मन में भी उठा। तब मेरे गत जीवन का सिहावलोकन करने पर मुभे प्रतीत हुया कि ऐतिहासिक इमारतों का तल्लीनता से निरीक्षण करते-करते मेरी जो चिन्तन-समाधि लग जाया करती भी उसी से मैं इतना मनोखा मौर विस्तृत संशोधन कर पाया।

महिष व्यास जी के कथनानुसार प्राम्लाग्र परिवर्तन करने वाले संशोधन के सम्बन्ध में एक प्राकृतिक, ग्राध्यात्मिक नियम इस प्रकार है-

युगान्तेऽन्तर्हितान् वेदान् ऐतिहासान् महयंयः। लेभिरे तपसा स्वयं ग्राज्ञापिता भुवा।।

यानि युग के अन्त में जब वेद या इतिहास लुप्त हो जाता है तो किसी महर्षि के तपस्या द्वारा उसके मन में ब्रह्मदेव को प्रेरणा से (वेद प्रीर इतिहास) पुनः प्रकट होते हैं। धतः ई० सन् १६४७ ई० में जब भारत की परतन्त्रता युग समाप्त होने के पश्चात् लुप्त सत्य इतिहास का ज्ञान किसी

XOT.COM.

के नन में पुनः प्रकट होना घटल या—सो वह मेरे मस्तिष्क से हुआ। सभी महान् मादिष्कतरों में वहीं नियम लागू है। सारिणीबढ कार्य करने वालों ने नहीं, बरन् मसाधिस्य बात्मायों से ही ऐसा मूलगामी संगोधन सम्पन्न

#### बड़े शोधों में देवी प्रेरणा की आवश्यकता

इसमें नोगों को एक सबक सोखना चाहिए। उच्च विद्या प्राप्त रहास्त्रयों को विसे-पिट संगोधन प्रजाली में विश्वविद्यालयीन घेरे में रखने के बदाब बाहरी विज्ञाल विज्व में सचार करते-करते अपने-अपने विज्ञिपट काँच के सबोधन सम्यत्न करने का प्रवसर दिया जाना चाहिए। अपना रैनिन्दर बीदन चनाते हुए जो दबाकुचा सारा समय तहलीनता से अपने विकिट सजोबन में लगाना हो उसी की सच्चा संशोधक जानकर ऐसी न्विद्याएँ उपनव्य करा दो जानी चाहिए। जिससे उसकी अन्य व्ययसाएँ समान्त हो जाएँ बौर वह प्रथमा मारा समय ग्रीर ध्यान प्रथमे विशिष्ट मंत्रीयन में लगा सके।

#### तल्लीन अवस्था

मेरे छपने बारे में ऐसा हुया कि वचपन से मुक्ते ऐतिहासिक किले, बाड़े, बदन, बॉडर, नगर ने कोट, मुरन सादियों में टहलने की बड़ी रुचि हुआ बण्ही को । भूख, प्यान पादि सब भूलकर मैं उन लण्डहरों में प्रात: से शाम हर नन्सीन प्रवस्था में दीवारी के एक सिरे से दूसरे सिरे तक और ऊपर, नोचे. घन्दर, बाहर सादि को बारीकी से देखते हुए वहां के कक्ष, दीवारी को मोहाई, कचाई, बोहाई, रंग, प्लास्टर, टूट-फूट मादि पर विचार बरका रहता। घर जीटने पर शय्या पर लेटे-लेटे, मोजन करते हुए या गर्वाञ्च में काम करते हुए भी मेरे मस्तिष्क में इतिहास के ही विचार

## व्रतीखं एवं भाराकान्त प्रकृत

राष्ट्रं ३५ वर्षी तक उन जिलान सवनों को और ग्रान्य ऐतिहासिक रशनः को तबते के उपरान्त एवं प्रविद्यान्त अप से उन्हें बार-बार समझले को चेष्टा से, कुछ अनोसे एवं भाराकान्त प्रश्न मेरे मस्तिष्क में उठे। वे थे-

- (१) मुभे आश्चर्य इस बात का हुआ कि भारत के अधिकांश ऐतिहासिक भवनों के निर्माण का श्रेय मुस्लिमों को ही दिया जा रहा है, जबिक वे केवल सन् १२०६ से ही यहाँ के शासक हए थे।
- (२) उस समय के पहले के सारे ऐतिहासिक भवनों का क्या हुआ ?
- (३) पाण्डवों से लेकर पृथ्वीराज तक के ४००० वर्षों में भारत के हिन्दू राजा, महाराजा, सम्राट्, सेठ, साहुकार, जागीरदार ग्रादि सारे रहते कहां थे ? क्या उन दिनों कोई विशाल किला, बाड़ा या महल था ही नहीं ?
- यदि उनके कोई भवन थे ही नहीं तो प्राय मुसलमानों के साकमण का उद्देश्य क्या या? क्या वीरान भूमि, खुले मैदान घीर खेतों पर कब्जा करना ही उनका उद्देश्य था क्या ?
- (५) यदि आक्रमणकारी मुस्लिमों ने अपने अनिश्चित एवं बदलती राजसत्ता के होते हुए भी, इतने सारे विशाल भवन बनवाए, तब यहाँ के हिन्दू राजाओं ने वैसे अपना कोई महल क्यों नहीं बनवाया, जबिक वे भारतभूमि के स्वयं स्वामी थे ?
- (६) फिर यदि विदेशी मुस्लिमों ने ही ऐतिहासिक इमारते बनवाई तो वया उन्होंने केवल मकबरे ही मकबरे और मस्जिदें ही मस्जिदे वनवाई ?
- (७) क्या यह सम्भव है कि जिनके सिर पर अपनी छत तक नहीं थी. उन्होंने गरीबों के लिए प्रचुर संख्या में मस्जिदें तथा ग्रन्य सभी के लिए प्रचुर संख्या में मकबरे ही बनाए ?
- (=) और जब मुस्लिम शासक राज्य छीनने के लिए अपने पिता, भाई, गद्दीनशीन सुल्तान या अपने आप्तेष्टों की हत्या किया करते थे, तो क्या यह सम्भव है कि वे उन हत्या किए गये लोगों के सबों के लिए विशाल महल यानि मकबरे बनाते गये, जबकि उनके जीवित होते हुए उनके लिए कोई महल नहीं बनवाए ?

30

(६) युमें इसका थी वटा मात्रवर्ग हुन्ना कि किसी सुल्तान ने अपने बीबी-बच्चों के निए महत बनवाया ही नहीं जबकि मरवाए गये विरोक्तियों के जबों के लिए वह महल बनवाया गया !! (१०) वाद मकबरे धीर मसजिद वास्तव में बना भी दी हों तो उनके

रेसांकन, सर्च के हिसाबी कामजात प्रादि कहां लुप्त हो गये ? (११) वे वर्ष इतने सम्र हुए स्थापत्य-विकारद एवं निर्माणकारी थे तो

मुस्लिस स्थापत्यकला के वे ग्रन्थ हैं कहा ?

(१२) गही हडपने के लिए भाई-भाई, पिता-पुत्र या अन्य इस्लामी क्रकान्ध्यों में जो नड़ाइयां लड़ी जातीं उनमें राजकीय रिस्त हो काश करता। तदुपरान्त मृत विदोधियों के शवों के लिए विशाल बबन (मकबरे) बनवाने के लिए धन बचता ही कहां था ?

#### भारो मूल

XAT.COM

क्षित-रात इतिहास की विविध शंकाओं से व्याप्त मेरा मने वहुत ब्बाबुन हो उठा । नेरे पन की बांति दल गई । इतिहास के वे जटिल प्रश्न काटी देने मेरे नव में चुभते रहने के कारण भूख और नींद लगना भी कड़ित हो गया। घट: मैं इस्लामी तबारिखें पढ़ने पर विवशः हो गया। इंसा कोई कुए में जलने वाला व्यक्ति बका, मोदा, व्यासा घर लोटते ही बटाबट वानी पीने लगता है वैसा में पपनी शंकाओं का उत्तर पाकर मन,माति हेतु इस्लामी इतिहास यत्य पहने लगा । दो अंग्रेज ईलियट ग्रीर बाइटन दे बनेकानेक इस्तामी इतिहासों के दिस्तृत अवतरणों के अनुवादी का बंकोंनन पंच्य टिप्पणियों सहित एक ग्राठ खण्डों का जन्म प्रकाशित विकार्त्। क्षोर भी कई प्राप्त नेखकों ने विभिन्द इस्लामी तवारिखों के बन्बाद किए हैं।

इनको पहले के पाचान मेरा पूर्ण समाधान हुन्या । सुन्ते प्रांति प्राप्त रूरे। दूनुबर्धातात, ताळमहत्त, नालकिता, फतेहपुर सीकरी यादि मसजिद, भवतर विते बाटे जिन मुस्तान बादणाहों के कहे जाते हैं उनके समय के विका की दरवरण कामजाती में या तबारिकों में उन इमारतीं का नाम यह नहीं है की बदबाने का स्थीता कहा में होगा ? इस प्रकार मेंने इतिहास क्षेत्र का सबसे बड़ा शोध यह लगाया कि विश्व में जितनी प्रेक्षणीय इमारतें मुसलमानों की कही जाती है, वे सारी कब्जा की गई अन्य लोगों की इमारतें होने के कारण इस्लामी स्थापत्य का सारा सिद्धान्त ही गलत है। इस प्रकार ग्राज तक सारे इतिहासज, स्थापत्यविणारद ग्रोर पूरातस्वविदों की इस्लामी स्थापत्य-सम्बन्धी सारी पुस्तकें ग्रीर साहित्य निराधार सिद्ध करने वाला न भूतो न भविष्यति ऐसा मेरा णोध या। स्वयं ईश्वर ने ही मुक्ते इतिहास पढ़ाने के फलस्वरूप मैं इतना महान् शोध कर सका।

#### बुद्धिश्रं श

भूठ इतिहास सिखलाए जाने की परम्परा के कारण वर्तमान विद्वज्जनों का विशाल मात्रा में बुद्धिश्रंश हुआ है। शत्रुलिखित भुठलाए इतिहास को ही वे सत्य मानकर चल रहे हैं। ग्रतः विश्व के पत्रकार, इतिहासज पुरातत्त्वविद् तथा संगोधक ताजमहल ग्रीर ग्रन्य इमारतों को इस्लाम-निर्मित मान बैठने के कारण वे इमारतें इस्लाम-निर्मित नहीं हैं यह मेरा शोध स्वीकार करने में हिचिकचाते हैं या कोधित हो उठते हैं। मेरा शोध मानना वे एक प्रकार की व्यावसायिक मानहानि समभते हैं। जैसे मानो किसी ने उनकी ऐतिहासिक धारणाओं पर उन्हें उन्लू या मूखं कह दिया हो। इससे पाठक देखें कि सत्य को ठुकराकर भूठ को ही चिपट बैठने की मानव में कितनी गहरी प्रवृत्ति होती है। किसी नये शोध को न्याय एवं सत्य की निष्पक्ष भूमिका से देखने वाले व्यक्ति ग्रत्यल्प मिलते हैं। ग्रधिकांश तो यह देखते है कि कौनसा पक्ष मानने में उनके स्वार्थ की पूर्ति होगी या उन्हें नीचा नहीं देखना पड़े ।

#### आहत इतिहास

ऐतिहासिक इमारतों के निर्मातायों के बाबत फैला हुया यह विज्ञम इस बात का एक मोटा उदाहरण है कि परतन्त्रता में राष्ट्रीय इतिहास को किस प्रकार क्षति पहुंचती है। भारत पर सन् ७१२ ई० के मुहम्मद बिन कासिम के आक्रमण से पराधा शासन आरम्भ हुआ जो सन् १६४० धंत्रेजी

35

शासन के समास्ति तक रहा। उन १२३४ वर्षों के प्रदीर्घ परदास्यता में भागत का इतिहास सनेकानेक प्रकारों से संदित तथा विकृत बना पड़ा है।

इतिहास का पुनगंठन बहुपि ब्यास को के बाबत 'ब्यासी स्थिट जगत्सवें' ऐसा कहा जाता । वानि मानवी जीवन के तमाम विषयों की विवेचना व्यास जी ने की है। मुन्दे उस उक्ति की सस्पता का धनुभव यह हुआ कि ज्यास जी के

कचनानुसार परतन्त्रता के गुग के समाध्ति के पश्चात् चंद ही वर्षों में मेरी तपस्या के कारण मेरे मन में देवी प्रेरणा से ही लुप्त इतिहास के विविध रहस्य प्रकट होने समे । यद्यपि इतिहास के विषय से मेरा विद्यालयीन या ब्याबसायक तम्बन्ध यहाँ या सर्वप्रयम इस विषय के मेरे विस्तृत शोध नेव पूर्व का भराठी समाचार पत्र 'केसरी' दिसम्बर १६, २२, २६, १६६१

के (तीत) धकों में "मध्यपूर्णन भवनांचे निमृति कोण ?" इस शीर्षक से छदे। इससे मेरा धंदं दोहा बढ़ा। भगवान् कृष्ण ने जैसे कंस असुर को

लनकार कर सिद्दासन से सांचकर उसका वध किया था उसी प्रकार जन-भारत के सिहाबन पर बाल्ड एक बामुरी ऐतिहासिक सिद्धान्त की ननकार कर मैंते कुचल डाला था। विद्वज्जनों में रूढ़ एक बड़ी धारणा

को चुनीही देने वाला तीन किश्नों का एक प्रदीय नेख मेरे जैसे (उस समय तक। प्रवरात व्यक्ति का निला नेस जब केसरी के तीन ग्रंकों में लम्बे कीरे पृथ्डे भर-भरकर प्रकारित हुआ तब मुक्ते विश्वास ही गया कि उस

इक्ट में उद्देत सच्य प्रीर तकों का प्राक्यंण इतना प्रभावी या कि उससे पाटक दम हह जाता या।

माने बलकर सन् १६६६ के दिसम्बर २६ से ३१ (All India Hanory Congress) विकल भारतीय इतिहास परिवद् का २५ वर्षीय राज्यमहोत्सदी चित्रवेशन हो सीगायोग से पूर्ण में ही या, उसमें उसी विषय का घरना बटीवं घरन्छ मेंने बाग्य भाषा में प्रस्तुत किया। उससे बड़ी वन्दनी भवा । कुछ चंद निष्पक्ष विद्वानी ने मेरे सिद्धान्त का स्वागत विया। उन्होंने स्वीकृत किया थि मेरे तक छोर निष्कण प्रकाट्य हैं। त्याचि अहाविद्यालको और विश्वविद्यालको में पदाने वाले लगभग सारे ही विद्वान् या तो डर, असूया आदि भावना से चुप रहेया मेरे निष्कर्षों से निन्दागभित श्रालोचना करते रहे। उस अनुभव से मुक्ते प्रतीत हुसा कि अपनी आन्तरिक मान्यताओं का खण्डन करने वाले सिद्धान्त को स्वीकार करने की उदारता या निष्पक्षता ग्रत्यल्य व्यक्तियों में होती है। ग्रधिकांश तो निजी अहंभाव और स्वार्थ के कारण सत्य को कुचलकर असत्य को हो शिरोधार्यं करना स्वकतंत्र्य समझते हैं।

वहीं से इतिहास-संशोधन का भेरा ध्येय निश्चित हुआ। मानो जैसे सत्य इतिहास का पुनरुद्धार करने के लिए ही मेरा खबतार हुआ था। मैं जब २ द वर्ष का था तब मुक्ते एक भारतीय ज्योतिषी ने कहा भी या कि मैं आगे चलकर एक श्रेष्ठ, प्रसिद्ध व्यक्ति दनने वाला है। वह भविष्य मुक्ते बड़ा अटपटा और अविश्वसनीय-सा लगा क्योंकि मुक्तमें श्रेष्ठ होने के कोई गुण न मुक्ते न दूसरे किसी को दिखाई दिए थे। किन्तु उस भविष्य-वेत्ता ने स्रौर भी दो स्रकल्पित भविष्यवाणियां की शीं जो सागे चलकर पूरी सही निकलीं। अतः मेरे मन में ऐसी शंका आने लगी कि यदि अन्य दो बातें सही निकलीं तो मेरे भविष्य के बावत उसने जो कहा या वह भी सम्भवतः सही निकलेगा। और मैं जब ४२ वर्षं का हुआ तो मेरे मन में उन नयी, अनोखी, धारणाओं का गठन होने लगा कि सारे विश्व में एक भी प्रसिद्ध ऐतिहासिक नगर या प्रेक्षणीय इमारत मुसलमानों की नहीं है. सारा लूट का माल है। ग्रत: इस्लामी स्थापत्य कला नाम की कोई कला है ही नहीं। सारे विश्व के विद्वानों को चुनौती देने वाला वह मेरा सिद्धान्त दिन-प्रतिदिन अधिकाधिक लोगों को जंबने लगा। तत्पश्चात् भेरा दूसरा विश्वव्यापी सिद्धान्त तैयार हुआ कि अनादि काल से ईसाई धर्म-प्रसार तक सारे विश्व में वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही प्रसुत थी। भीर एक मेरा अनोसा सिद्धान्त है कि ईसा नाम का कोई व्यक्ति हुआ ही नहीं। वह एक कपोलकल्पित व्यक्ति है। इस प्रकार वर्तमान विश्व के सारे इतिहासज, पत्रकार, स्थापत्य-विशारद, पुरातत्त्वविद् ग्रादि सभी का सारा साहित्य निराधार सिद्ध कर एकदम नये तथ्यों पर पूरे इतिहास को पलटा देने की प्रज्ञा मुक्ते परमात्माने दी और सारे विद्वानों के विरोध में लड़े होरे का साहस भी मुक्ते दिया। यह एक बड़ा चमत्कार था। किन्तु मेरे जनमपत्री से एक ज्योतिसी ने मुक्ते उसकी पूर्वकल्पना दी सी।

## वर्तमान विद्वज्जन कितना इतिहास जानते हैं ?

वर्तमान परिस्थित ऐसी है कि विदान कहलाने वाले व्यक्ति भी बख क्षित्वास कम ही जानते हैं। कुछ चंद सनावली घोर बंगावली के जान को हो इतिहास माना जा रहा है। प्राचीन जगत् की मुख्य-मुख्य वाते तो क्षण के व्यक्ति है। यह सिद्ध करने के लिए कि इतिहासकार कहलाने बादे व्यक्ति भी घसली इतिहास नहीं जानते हम इस प्रध्याय में उनसे कुछ प्रम्न पूछना चाहेंने जैसे किसी निंगु की प्रगति विद्यालय में ठीक प्रकार हो रही है वा नहीं यह प्राजमाने के लिए शिषा के पालक उससे कुछ प्रशन पूछते हैं।

#### प्राकृतिक विलोप

बिस ब्रह्मार कोई व्यक्ति प्रपने परिवार में प्रपने पिता, दादा या नानां व्यदि दो पीढ़ी तक के ही नाम जानता है, उससे पहले के पूर्वजों के नाम कर नहीं बानता, ठीक उसी प्रकार बाब का विश्व केवल मुहम्मद तथा बाइस्ट तब की बातें ही जानता है। वह भूल गया है कि ईसापूर्व काल में समझ-बिड़ब से बैदिक संस्कृति का ही प्रसार था तथा संस्कृत सबकी एक-मात्र जाया ही। इतिहास नष्ट होने का एक प्राकृतिक कारण यह है कि बंसी-वेसी एक-एक नई पीढ़ी उत्पन्त होती रहती है पिछली पीढ़ियों का इतिहास प्रवेश्वाद मिटता रहता है।

#### ईसाई और इस्लामी दिवीरे

सामान्य व्यक्ति जैसे पिता और दादा—ऐसे दो ही पीढ़ियों का इतिहास जानना है डीक उक्त क्लार क्लंबान जन भी मुहस्सद और ईसा इन दो ही पीड़ियों का इतिहास जानते हैं।

उस प्राकृतिक कारण के श्रतिरिक्त मुसलमान और ईसाई सोगों ने महाभारतीय युद्ध के पश्चात् जो टूटी-फूटी वैदिक संस्कृति विश्व में वची थी उसके श्रवशेष शत्रुता के भाव से जानबू अकर नष्ट कर दिए।

तत्पश्चात् घरव धौर यौरोपीय लोगों ने ऐसी होंगी ढोल पीटने गुरू कर दिए कि उलुघ वेग जैसे मुसलमानों ने धौर गैलीलियो, कोपरनिकस, न्यूटन द्यादि ईसाई व्यक्तियों ने ही तरह-तरह के नये जोघ लगाकर बड़े-बड़े ज्ञानदीप जलाए और ग्रप्रगत मानव को प्रगति का रास्ता दिखलाया।

#### अन्धकार-युग क्यों ?

यूरोप के इतिहास में ग्रंधकार युग बड़ा विश्वत है। किन्तु उस बजान ग्रंधकार का कारण कोई नहीं जानता। यह स्वाभाविक भी है। जैसे व्यक्ति उसकी ग्रंपनी पीठ नहीं देख पाता बैसा ही ईसाई ग्राँर मुसलमान बने व्यक्ति समक्त नहीं पाए हैं कि धर्म-परिवर्तन ही उन सब के ग्रज्ञान का मूल कारण था। बैदिक संस्कृति तो ज्ञानमय थी। महाभारतीय युद्ध के पण्चात् वह टूटफूट गई। तत्पश्चात् गुरुकुल की णिक्षा और बैदिक शासन खंडित श्रवस्था में सीरिया, ग्रसीरिया, बैविलोनिया ग्रादि राज्यों में चलती रही। किन्तु तत्पश्चात् जो लोग ईसाई बनाए गए ग्रीर सातवी शताब्दी से मुसलमान बनाए गए वे उस शिक्षा से दूर हो जाने के कारण पाश्चात्य देशों में ग्रज्ञान का ग्रंथकार फैल गया। ग्रतः ज्ञान-प्रसार का ईसाई ग्रीर इस्लामी धर्मों का दावा कूठा है। पादरी ग्रीर मुल्ला-मौलवियों की ग्राजागों को शिरोधार्य समक्तकर उल्टे-सीचे प्रकृत पूछकर शंकासमाधान करवा लेने की कोई गुजाइण नहीं थी।

इस प्रकार जब अज्ञान फैल जाता है तो कई प्रश्नों का उत्तर हो नहीं मिल पाता । ऐसे ही कुछ जटिल प्रश्नों के नम्ने हम नीचे उद्भुत कर रहें हैं जिनसे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि हमें जो इतिहास पढ़ाया जाता है वह किस तरह खंडित और विकृत हो गया है।

#### बैचलर उपाधि

याजकल की विद्याक्षेत्र की (Bachelor) 'बैंचलर' उपाधि का ही

XAT.COM.

उदाहरम ते। इत शब्द का मूल प्रणं है 'प्रविवाहित-पुरुष' किन्तु इस उन्नधि के प्रक्रिकांक धारक विवाहित होते हैं। किसी भी विश्वविद्यालय ने सबतक वह वहाँ सोवा कि जिक्षित असकित विवाहित होने पर 'ब्रह्मचारी' उपाधि को 'मेरिडमैन' वानि 'बिबाहित पुरुष' में बदल जाना चाहिए। नहिलाओं को को 'बंबतर' उपाधि दी जाती है वह तो और भी हास्यास्पद है स्वीकि कान्त भाषा में किसी स्त्री की कभी (बंचलर) 'ब्रह्मचारी' तहीं क्हा जाता । बाँबवाहित स्त्री को भी 'बंतचर' नहीं कहते। तब फिर कला, बाकिक्ब, धर्मकास्त्र, बैरास ग्रादि सभी विद्यात्रासाग्रों में उसीणें होने वालों को बैचलर (बह्मचारी) नयों कहा जाता है ? विश्वविद्यालयों जैसे अत्युच्च विद्यानेन्द्र भी वह धलती क्यों करते हैं ? क्या कोई विद्वान इस प्रथन का चलर दे पायेंगे ?

#### मंहिस्युलेशन

मह हमारा दूसरा प्रकृत देखें। 'मॅट्रिक्युलेणन' यह विद्यमान सालाना वरोधा का नाम है। क्या कोई विद्वान् यह कह सकेगा कि उन सारे अक्षरों का यम क्या है ? प्राप्त कन्दकोन भी उसका प्राधा-प्रधुरा विवरण देकर बाह को टाल देता है। उस मन्द्रकोश के धनुसार लेटिन शब्द 'मॅटिम्' यानि "र्याजस्टर' से मॉर्ड्स्ड्लेशन' जब्द बना तथापि उसमें कुल पांच अक्षर क्यों ? यदि पर्य यह हो कि सालाना परीक्षा उत्तीण होने वालों के नाम एक रजिस्टर (बहाँ) में लिखे जाते हैं तो घीर परीक्षायों में भी तो वही होन्य है। को सासी परीकामों की 'मैद्रिक्युलेशन' क्यों नहीं कहते ? इस करूर का उत्तर भी बाजकल के विदान नहीं दे पायेंगे क्योंकि उन्हें सही धीनहास को जान नहीं है। इतिहास के नाम पर उन्हें केवल कुछ वंशावली धौर शनाबींक्यों का ढांचा हो रदाया जाता है। प्रध्यापक से लेकर विश्व-विद्यालय के कुलगुष तक सारे मेंट्रिक्युलेशन परीक्षा उत्तीणं होते हैं। वशांच उन्हें 'मीट्रिस्पूनेशन' का पर्य नहीं पाता ।

नुसनमानों से लड़ाई कितु ईसाइयों से लड़ाई नहीं, ऐसा क्यों ? बारत पर घरबी, ईरानी, तृकी, पठान धादि कई कीमों ने हमले किए। तथापि उन किसी से भी भारतीय राजाओं का युद्ध छिदता या तो कहा जाता था कि मुसलमानों से युद्ध हो रहा है। किन्तु जब पोर्च्गोज, घाग्ल, फेंच मादि यौरोपीय जमातों से भारतीय राजाओं का युद्ध होता या तो ईसाइयों से युद्ध हो रहा है-ऐसा नहीं कहते हैं ? यह भेद क्यों ? क्या इस प्रक्त का उत्तर कोई ग्राध्निक विद्वान दे सकेगा ?

#### ईसा के जीवन की मनगढ़न्त कहानी ?

ईसा के जीवन की पूरी कहानी मनगढ़न्त होते हुए भी अधिकांण वर्तमान विद्वान् उसी कल्पित जीवनी की रट लगा रहे हैं। ईसाई विद्वान् स्वयं स्वीकार करते हैं कि ईसा का जन्मसमय मध्यरात्रि का नहीं है, जन्म-तारीख भी २५ दिसम्बर नहीं है और इसकी सन् की गणना भी ईसा के जन्मदिन से नहीं हुई है। कड्यों का कहना है कि ईसापूर्व चौथे वर्ष में ईसा का जनम हुआ। यदि ईसापूर्व चौथे वर्ष में ईसा का जनम हुआ था तो उसे ईसापूर्व क्यों कहा जाता है ? उसी वर्ष को ईसवी सन् का पहला वर्ष क्यों माना नहीं गया ? ईसा की जन्मतिथि २४/२५ दिसम्बर की मध्यराति है या २५/२६ दिसम्बर की मध्यरात्रि ? यदि उस दिन को बास्तव में ईसा का जन्म होता तो उसी दिन से नववर्ष माना जाता। किन्तु नववर्ष तो जनवरी १ से प्रारम्भ होता है। सतः वर्षगणना में या तो १ सप्ताह की त्रुटि है या ५१ सप्ताहों की विकृति है। तब भी अपने सापको ईसा-प्रनुयायी कहलानेवाले करोड़ों गोरे यौरोपीय विद्वानों को ईसा के जीवन की सत्या-सत्यता की कोई पर्वाह ही नहीं है, एक भूठ मनगढ़न्त जीवनी को ही वे cross X के रूप में गले लगाए हैं। इतनी शोचनीय और दयनीय अवस्था इतिहास की हो गई है कि धर्म के मामले में भी भूठ ही भूठ भरा पड़ा है।

#### मास-गणना

वर्तमान कमानुसार सितम्बर, प्रक्तूबर, नवम्बर, दिसम्बर मास ६वी, १०वाँ, ११वाँ व १२वां कहे जाते हैं। तथापि सितम्बर, सक्तूबर, नवम्बर, दिसम्बर नामों से उनका मूल कम ७वाँ, दबा, १वां ग्रीर १०वां होना चाहिए। तो क्या वर्तमान इतिहास-प्रणाली के कोई विद्वान् बता सकते है

XOT.COM.

कि उन पहींनी के नामी वें जो कम अन्तर्भृत है उससे वह आगे कैसा चला नका है नहीं इतिहास सही पड़ित से पढ़ाया जाए तो उसमें इस दैनिन्दन सार्वजनिक विकृति का उत्तर नहीं मिल पाता। प्रतः स्पष्ट है कि हमारी इतिहास-पठन, पाठन ग्रोर संशोधन-पडित टूट-फूटकर विकृत हो पड़ी है।

किसमस् जर्बात् (X'mas) एक्समस्

ईसाइबों के सबसे महत्त्वपूर्ण उत्सव को किसमस् या (X' mas) एक्समस् वहा जाता है। स्यों ? (किसी को पता नहीं)। यदि 'कुस्तमास' कहा जाए तद भी वौरोपीय भाषामीं में 'मास' मान्द का सर्य 'जनमदिन' नहीं है। इस प्रकार जब 'किसमस्' पदों का अर्थ 'कृस्त का जन्मदिन' नहीं होता तो उन गब्द का बास्तव में अर्थ क्या है ? स्वयं ईसाई लोग नहीं वानते तो ग्रन्य क्या जानें ! याजकल के इतिहासकार ईसाई-परम्परा के बोलबाल से इतने भयभीत हैं कि वे ऐसे मूलग्राही प्रश्नों को उठाने का या सीचने का साहस भी नहीं करते। ऐसे भयग्रस्तजन संशोधन क्या करेंगे ? किसमम् को (X'mas) 'एक्समस् भी लिखा जाता है। उसका भी रहस्य स्वयं ईसाइयों को भी प्रजात है। यदि 'X' यह ईसा का द्योतक चिल्ल नहीं धौर 'शास' का पर्य जन्मदिन नहीं तो ईसा के (तथाकथित) जन्मदिन की (X'mas) क्यों कहते हैं ? वर्तमान इतिहासजों के पास इसका कोई उत्तर नहीं। ऐसे विदिध प्रक्तों को कसौटी से परखने पर पता चलता है कि वर्तमान इतिहासग्रन्थ मानवी जीवन का सुमूत्र विवेचन करने में ग्रसमर्थ होने के कारण इधर-उधर के घंटसंट गपणप को ही इतिहास समभ 稿件

पोप

ईवाई बमंगुर की बंगें की में पोप बौर फोंच में 'पाप' उर्क 'पापा' कहते है। यह जिल्लता क्यों ? पोप के आदेशों को 'बैंल' कहा जाता है। यधा या बाय क्यों नहीं कहा जाता ? क्या कोई वर्तमान इतिहासकार उन ग्रीर तस्यय अन्य कई प्रश्नों के उत्तर दे पाएगा ?

इहेटिकन

पीप के धर्मपीठ को व्हॅटिकन् कहते हैं। क्यों ? किसी की पता नही है और यह भी पता नहीं है कि पोप के धर्मपीठ का सस्तित्व ईसवी सन् के पूर्व का बना हुमा है। स्वयं ईसाई-परंपरा के बाबत ईसाई विद्वानों का इतना सज्ञान होते हुए इतिहास के घन्य क्षेत्रों की तो बात ही क्या ?

रोम

यूरोप के इटली देश की राजधानी है रोम, जिसे अनादि, अनंत (eternal) नगर कहा जाता है। तथापि उसका कारण क्या है? कोई विद्वान् नहीं जानता । रेमस ग्रीर रोम्युलस् नाम के दो भाइयों द्वारा वह नगर वसाने की बात कही जानी है। यदि वह सही है तो नगर का नाम रोम क्यों पड़ा ? क्या कोई विद्वान् उसका उत्तर दे सकता है ?

विश्व की मूल सभ्यता कौन-सी थी?

विश्व में इस्लाम के पूर्व ईसाई धर्म था। उसके पूर्व बौद्ध थे। उससे पूर्व यहूदी थे। किन्तु उससे पूर्व विश्व में कीन सी सभ्यता थी ? क्या कोई विद्वान् उसका उत्तरं दे पायेंगे ?

कॉकटेल (Cocktail)

कॉकटल का आंग्ल भाषा में एक अर्थ होता है 'कुक्कुट की पूंछ' तथापि योरोपीय समाज में अनेक प्रकार की दाक्यों के मिश्रण को 'कॉकटेल' कहा जाता है। ऐसे मिश्रित दारू का 'काँकटेल' नाम क्यों पड़ा ? उसमें ना तो कोई कुक्कुट होता है ना उसकी दुम, किर भी उसे कॉकटेंस बयों कहते हैं ? योरोपीय विद्वानों को उस समस्या का उत्तर ज्ञात नहीं है।

हम इस प्रकार के अनेकों प्रश्न उपस्थित कर सकते हैं, जिनका कि उत्तर वर्तमान ऐतिहासिक धारणात्रों से पाया नहीं जा सकता। इससे एक वात स्पष्ट हो जाती है कि वर्तमान विश्व-इतिहास एकदम विकृत, शिंडत ग्रीर अमपूर्ण है।

ग्रत: इस ग्रंथ का उद्देश्य यह है कि सृष्टि-उत्पत्ति समय से भाज तक के इतिहास का एक ऐसा प्रसंड, सुसूत्र विवरण प्रस्तुत करना, जिससे इतिहास-विषयक सारी समस्यामों का हल सरलता से मिल पाए।

74

XOT.COM.

## इतिहास-सम्बन्धी कुछ महत्त्वपूर्ण प्रदन

वर्तमान इतिहास-सेखन, पाठन ग्रीर संशोधन परम्परा में ईसाई, रक्तमो, कम्युनिस्ट ग्रादि लोगों के ग्रशान ग्रीर दुराग्रह के कारण कई निराधार धारणाएं दृढमूल हो गई है। उनका निर्मूलन कैसे किया जा सकता है, यह इस ग्रह्माय का विषय है।

कतेश्वन समय में यूरोप (यमेरिका मादि) के जन सारे ईसाई यन सबे है घोर वे बान्त्रिक-तान्त्रिक प्रगति भी सच्छी कर पाए हैं। इन दो बातों को १ + १ के बकाए ११ ऐसा सिखकर बड़े वड़े विद्वान् भी गलत ऐतिहासिक हिसाब की छलांग लगाकर इस व्यक्त या भ्रव्यक्त निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि ईसाई छमं बड़ा अगतिजील है यत: वहीं सही धर्म है। ईसाई वर्ष घपनाने से मानव उन्तत वन सकता है इत्यादि इत्यादि शेखिकली बड़ित की का काकतालीय न्याय वाली विचारपद्धित ग्राधुनिक विद्वानों में बाई बातों है। यत: यह विचारणीय है कि क्या ईसाई धर्म सत्यमेव अगितशील है ? इतिहास के बघ्यवन से उस प्रथन का उत्तर नकारात्मक की विनता है। इस्ताम और ईसाई—दोनों घर्म मानव की भास्त्रीय प्रगति कि नोई ही प्रकात रहे हैं। ईसाई जनता तो कुछ सुधर भी गई है किन्तु क्याव्यो के बसीनों के फन्दों में पूरी वरह जकड़े हुए है।

हिनाई लोगों के जड़बृद्धि के तो कई उदाहरण हैं। चार सो वर्ष पूर्व वह मेंचीकियं: वे यूरोण की जनता को यह विदित्त कराया कि पृथ्वी सूर्य की कियान करती है दी ईसाई धर्मगुरुग्नों ने उसे लग्ने से बांधकर बोकित बनाए बार्न का देह पोषित कर दिया। वैचारा असी सांगकर दूसरी बात यह विचार करने योग्य है कि ईसाई धर्म को प्रस्थापित हुए लगभग १८३० वर्ष बीत जाने के पश्चात् योरोपीयों की आधुनिक तान्त्रिक-यान्त्रिक प्रगति प्रारम्भ हुई। प्रतः ईसाई धर्म ग्रपनाने के कारण चह प्रगति हुई ऐसा समभना ठीक नहीं। उत्ता हम यह कह सकते हैं कि भारत पर अंग्रेज, फोंच, पोर्चुगीज ग्रादि यौरोपीय लोगों ने ग्रिधकार जमाकर यहां के प्राचीन ग्रन्थ लूटना ग्रारम्भ करने के पश्चात् यूरोप की यान्त्रिक प्रगति ग्रारम्भ हुई।

#### सनावली-वंशावली का अस्थिपंजर

सामान्य लोग समभते हैं कि मोटी-मोटी घटनान्नों का कालकम रट लेने से इतिहास का ज्ञान हो जाता है। जैसे—वेद, उपनिषद्, रामायण-काल, महाभारत-काल, चोल, पांडय, राष्ट्रकूट, बुद्ध, महावीर, हर्षवर्धन, इस्लामी सुल्तान बादणाह, राणाप्रताप, शिवाजी, अंग्रेज गवर्नर जनरल आदि नामों की 'लड़ी' ही इतिहास है। किन्तु लड़ाइयों की सनावली और राजाओं की वंशावली तो इतिहास का ग्रस्थिपंजर मात्र है। प्रत्येक देश या राष्ट्र के इतिहास का ऐसा अस्थिपंजर होता है। किन्तु उससे उस देश का इतिहास पता नहीं लगता। जैसे कवरस्थान मे यदि हम कोई अस्थिपंजर प्राप्त कर लें तो उससे उस व्यक्ति के इतिहास का कैसे पता लगेगा कि वह चोर था या साधु? श्रीमान् था या निर्धन? पुष्ट था या दुर्बल? उसका व्यवसाय क्या था ? इत्यादि इत्यादि।

#### ईसाई-धर्म और इस्लाम का प्रसार

सामान्य धारणा यह है कि ईसाई धर्म और उस्लाम प्रत्यसमय में धरती के कई भागों में फैले प्रतः उनमें कुछ ग्रान्तरिक गुण होने ही चाहिए। इस कपोलकल्पना पर इस्लाम का भाईचारा ग्रादि तथाकथित गुण बखान किए जाते हैं। ऐसे गलत निष्कर्ष न निकलते रहे ग्रतः इतिहास का णुद्धिकरण समय-समय पर भावश्यक होता है। क्योंकि जैसे-जैसे समय बीतला है वैसे-वैसे कई भूठी घटना या निष्कर्ष इतिहास में प्रविद्ध होते रहते हैं। 19

XALCOM.

ईसाई धर्म इस्लाम मत के समान हो छलकपट और अत्याचार द्वारा पराजित जनसम्हों पर नैतिकवल से योपा गया। यह ऐतिहासिक सत्य र्शतहास में जिलनी ब्हता से कहा या लिखा जाना चाहिए था उतनी बृहता के इल्लिस नहीं होता क्योंकि लगभग एक सहस्र वर्ष तक मुसलमानों की दरकत दिल्व पर रही और तत्मक्चात् योरोपीय ईसाई लीगों का प्रभाव ्=की कनाव्दों से सगातार विश्व पर बना हुआ है। विशाल भूप्रदेशों के क्यर ईमाई भीर मुसलमानों का प्रभाव होते के कारण इस्लामी और इंसाई धर्मप्रसार के इसकपट का सारा इतिहास दवाया गया है।

यतः गठक को यह जानना सावश्यक है कि ईसाई धर्म भी उतनी है। निर्देशता, कृतता, हत्याकाण्ड सौर बर्बरता से फैलाया गया जितना कि इस्ताम । रोमन ससाट् कॉस्टंटाइन (Cons-tantine यह 'कंस दैत्यन्' बर्खी का बपर्क हैं) सन् ३१२ ई० के लगभग ईसाई बनते ही उसने क्यानी पूरी रोमन सेना (क्षीरंगडेंब की तरह) लोगों को जुल्म-जबरदस्ती ने दैसाई बनाने के काम पर लगा दी। सतः सिनेमा में जो बताया जाता है नि गरीय वेचारे इसाइयों को रोमन सेना ने वर्बरता से दवाना चाहा नवापि ईमाइयों की प्रपाद सहनजीतता से वह धमं बढ़ता ही गया, इस डिल्ड सं इतिहास को बिल्कुल उल्टा कर दिया गया है। नीरो ग्रादि कोमन सम्राह्में के समय ईसाई अनुयायी २५-५० से अधिक रोमनगर में द हो नहीं। नाही कभी उनको सार्वजनिक स्थानी में शासन-विरोधी कोई प्रान्दोलन सड़ा करने का कारण रहा। वे तो रविवार को चुपचाप किसी सिव के बर में 'चर्चा' करने इकट्ठे होते थे। उसी से 'चर्च' यह इतके सम्मनन-स्थल यानि प्रार्थना घर का नाम पड़ा। जब उन्हें रोमन मकार् कॉन्स्टेटाहर या मिना तो उसने अपने अधिकार के अहंकार से बोल्लाहित होते हुए डांट-फटकार द्वारा ईसाई धर्मप्रसार ग्रारम्भ किया। वहें प्रतानारों की प्रथा (Spanish inquisition) स्पॅनिश स्रातंक, नागन क वाला प्रदेश में पीचेंगीओं द्वारा किए गये प्रत्याचार, फ्रांस देश दे बेडोनिकर्लाचयों ने बोटेस्टेट कहलाने नाने स्वज्ञान्धनों पर किए बनान्यार ऐसी शृंकामा ये बोधी प्रताब्दी से ६००-७०० वर्ष चलते रहे। व वह नह जब मारा यूरीय देखाई बनाया गया छोर धर्म के नाम पर डाट-फटकार का शिकार बनाने के लिए कोई बचा ही नहीं।

इस्लाम भी इसी प्रकार घरव, ईरानी, तुर्की, अफगान सेनामी द्वारा जुल्म जंबरदस्ती से फैलाया गया । अरबी, ईरानी, तुर्की, अफगान, पाकिस्तानी पुस्तकों में से इस्लाम के दहशतवादी प्रसार की बात पूर्णतवा मिटा दो गई है। उसी प्रकार यूरोप की पुस्तकों में से ईसाई धर्म सैनिक दबाब से फैलाने की बात मिटा दी गई है। इससे पाठक अनुमान लगा सकता है कि इस्लामी और ईसाई लोग सत्य, न्याय और निष्पक्षता का चाहे कितना ही डोल पीटें उन्होंने बहुत बड़ी मात्रा में इतिहास भूठलाकर उसे विकृत, त्रुटित ग्रीर खंडित किया है।

इस सन्दर्भ में वैदिक संस्कृति की महत्ता कितनी उभर ग्राती है। इसमें कोई दबाव, दहशत या अत्याचार नहीं है। कट्टर कर्मठ से निर्भीक नास्तिक तक सबको वैदिक संस्कृति में नितान्त ग्रादर का स्थान है। यहाँ कोई किसी से नहीं पूछता कि तुम्हारी पूजापाठ या जपजाप की क्या विधि है। सत्य बोलो ग्रीर सबसे सेवाभाव, बन्धुभाव ग्रीर परोपकार का भाचरण करो-यही इस संस्कृति का प्रत्येक व्यक्ति को उपदेश है।

#### पुरातत्त्वविदों के सम्भ्रम

पुरातत्त्वविदों के उल्टे-सीधे वक्तव्य समाचार-पत्रों में जो कई बार प्रकाशित होते रहते हैं। उससे उनके धनेक विभ्रमों का पता लगता है। अंग्रेजों का भारत पर जब अधिकार था, तब से भाज तक सारी विद्या पाश्चात्त्य पद्धति से चलाई जा रही है। उससे पुरातत्त्वविदों के मन में कुछ ऊटपटांग योरोपीय धारणाएँ भी बैठ गई हैं। उन्हें यह रटाया गया है कि वेद लगभग ५००० वर्ष प्राचीन हैं। यतः जब सिन्धुघाटी के सवशेष ४००० वर्षों से प्राचीन पाए गये तो उन्हें प्रागैतिहास या प्राग्वेदिक माना जाने का ढोल पीटा।

इस ग्रन्थ में प्रस्तुत सूत्र के अनुसार कोई भी युग प्रागैतिहासिक कहलाने योग्य नहीं है क्योंकि सृष्टि-उत्पत्ति से इतिहास की शृंखला लगातार बनी हुई इस ग्रन्थ में दिखा दी गई है।

कुछ पुरातस्वविद् महाभारत को रामायण से पूर्व का कह देते हैं। वह

XRI.COM.

उनकी बड़ी कारी जूल है। वे इस बात को भूस जाते हैं कि महाभारत में रामायम का उस्तेल है किन्तु रामायम में महाभारत का उस्लेख नहीं है। विसे छोर कई प्रमाण विषयान होते हुए भी उत्सनत में पाये कुछ मटकों के दुकड़ों के बाधार पर जब के महाभारत को रामायण से पूर्वकालीन क्ताते ह तब उनके सदीव इतिहास शिक्षा का पता चलता है। ऐसे व्यक्तियों को पुरातस्य आते में वह अधिकार पद प्रदान करना या उनके इत्या नई पीड़ियों को इतिहास और पुरातत्व सिखलाना देश के लिए वड़ा धीमा है।

उत्कान में यावे पत्थर के ग्रोजार भीर मटकों के टुकड़ों को वे विद्वान बदा मोधकार्य मानते हैं। उन्हें यह समभाना होगा कि उन्नत मानवों के नाय-साय उसी गुग में उसी समय वन्य प्रवस्था में रहने वाले कई लोग होते हैं। उसने यह कह देना कि वह पत्यर के ग्रीजार उस युग के हैं जब सारे हो मानव जंगली या पिछड़े हुए थे, बुद्धिमान् नहीं थे। वर्तमान समय में समेरिका और भारत जैसे देशों में एक तरफ जहां चंद्रयान और ब्यबह छोड्ने को वैयारी होती रहती है तो दूसरी तरफ जंगलों में नंगे रह कर प्रस्तरी बीकार करने वाले ग्रीर धासफूस खाकर जीने वाले पिछड़े सम मी होते हैं।

पाम्यास्य दीक्षा से पहले, भारतीय पुरातत्त्वविद् श्रीर एक बड़ी विविध बात करते हैं। उत्खनन में पाये प्राचीन काले और लाल खप-रेक्षों को (Black and red pottery ware) वे इस प्रकार विभाजित इन्ने हैं कि जैसे प्रतीत की कुम्हारजाति लाल या काले रंग के पृथक् महके बनाने बाने दो पृथक् दलों में बंटे हों। क्या एक ही कुम्हार काले बीर जान ऐसे दोनों रंगों के मटके नहीं बना पाएगा ? क्या उस समय कोई इतिकथ या कि प्रत्येक कुम्हार एक ही रंग के सटके बनाए ? इस नाइ के कानतू योर बालकपम के भेदाभेद को बतमान पुरातत्त्व-कारोबार में वर्षाय महत्त्व दिया जा रहा है।

प्रावन्यविद्यों की सटकने बाली दूसरी एक बात यह है कि उन्होंने बिटिय युको को (पाक्काल्य विद्वानों के दबाव से) हिमयुग, प्रस्तरयुग, भंहपूर, लाझकुन, कांसापूर प्रादि नाम दे डाले हैं। क्या इससे वह यह कहता चाहते हैं कि विणिष्ट युगों में मानव ने केवल एक ही छात् से सारे कार्य सम्पन्न किये ? एक पत्नीव्रत के समान क्या एक धात्व्रत की भी कोई विवसता भी ?

बतंमान पुरातत्त्वविदों का एक और मोटा दोष यह रहा है कि उन्होंने गोलगंबाक, इबाहीम रोक्षा, बीबी का मकदरा, ताजमहल, पुराना किला, लालकिला, कृतुबमीनार यादि किसी भी ऐतिहासिक इमारत वा नगर की पुरातत्त्वीय या ऐतिहासिक जांच किये विना ही उन्हें, कही-सुनी बातों पर निर्भर रहकर, इस्लाम-निर्मित लिख मारा।

परवशता में पले इतिहासज्ञ और पुरातत्त्वविद् अधिकार-पदों पर रहेतो वेपराई गुलामी तोतापंची कर स्वतन्त्रताप्राप्ति के पश्चात भी अनेकानेक युवा पीढ़ियों को कैसी गलत रट लगवाकर तैयार करते हैं इसके ऊपर कुछ उदाहरण दिए हैं। अत: स्वतन्त्रताप्राप्ति के पश्चात् इतिहास और पुरातत्त्वीय क्षेत्रों से गुलामी प्रवृत्ति के लोगों को हटाना उतना हो भ्रावश्यक है जिलना सरहद पर शबु से मित्रता रखने वाले पहरेदार की हटाने की आवश्यकता होती है।

पुरातत्त्वविदों की यह धारणा कि भूमि-उत्खनन में विविध सम्यताओं के स्तर, कालकमानुसार एक के नीचे एक धरेरहजाते हैं अतः जिस स्तर पर जो अवशेष होंगे वही उसका कालकम होगा यह भी गलत है। भूगर्भ के शास्त्र द्वारा कई बार ऐसा देखा गया है कि प्राचीन से प्राचीन चट्टानें ऊपरले स्तरों में रहती हैं यार नवीन तर चट्टानें उनके नीचे दबी हुई होती हैं। ऐसा क्यों ? कोई नहीं जानता। प्रभु की लीला सपरम्पार है, यही उसका विवरण है। पकोड़े या जलेवी तलते समय जैसे कोई जलेबी या पकोड़े कभी ऊपर या कभी नीचे होते रहते हैं उसी प्रकार हो सकता है कि भूस्तर के अन्दर की प्रक्रियाओं के कारण विभिन्न अवशेष ऊपर-नीचे होते रहते हों। अतः पुरातत्त्व वालों ने भी पुरातत्त्वीय प्रमाणों को अकाट्य मानने को अकड़ न मारना योग्य होगा। ऐतिहासिक निरा-करण में स्थापत्य, पुरातत्त्व-परम्परा, ग्रादि विविध प्रकार के प्रमाणों से निर्णय लेना पड़ता है।

प्रत्येक व्यक्ति का इतिहास-सम्बन्धी दृष्टिकोण विविध बातों के प्रभाव

XBT.COM.

से बनता है। वैसे उसकी बाबु, बुद्धि, कुल, मित्र, परिवार, पटी हुई पुस्तकों या नेस, देश, धर्म, जाति धीर विद्यालयों में रटाई गई विद्या।

तदनुतार वर्तमान विद्वल्लमान की दृढ़ भावनाएँ स्थूल रूप से विस्त प्रकार को है-(१) विश्व का निर्माण जब भी हुआ ग्रम्निगोलक के रटने हे ह्या। (२) जीव-जन्तु सारे एक सूक्ष्म जीव-जन्तु से उत्कान्त हुए, (३) बार्य जाति है धौर वह भारत में बाहर से आई। (४) वेद १२०० ई० के प्राम्यास के कुछ प्रत्यिशिक्षत, गड़रियों द्वारा जंगलों में भेड़ चराते हुए विरर्वक गुनगुनाए गीत है। (४) रामायण, महाभारत, पुराण आदि कपोलकस्थित रचनाएँ है। (६) प्रत्येक देश को १ से ६ तक ही संख्या बातो थी। भारत ने सगभग २००० वर्ष पूर्व सबको शून्य का प्रयोग हिसापा। (ः) प्राचीन काल में वर्ष दस महोनों का ही हुआ करता था। (=) मुखलमानों से विज्ञाल मस्जिदें और मकबरे ही बनाने की प्रधा थी किन्द् नहन नहीं बनाए जाते थे। (१) मुसलमानों का उनका अपना एक विधिष्ट स्थापत्व है यद्यपि उन्होंने स्थापत्य के न कोई ग्रन्थ लिखे और न ठनके कोई बनने नाप हैं। (१०) पश्चिमी एशिया में मुहस्मद पैगस्बर के दूवं बोई विशेष कम्यता नहीं थी। (११) उसी प्रकार यूरोप में भी इंसापूर्व समय को नगप्य प्रागैतिहासिक काल ही समक्षकर उसका पूरा डाँवहास मिटा दिया गया है। (१२) संस्कृत, लैटिन, हिंकू, ग्रीक, ग्ररबी षादि पाषाएँ प्रपने पाप, जैसी-तैसी, जहां-तहां किसी प्रकार बनती ही गई। (१३) वानरों से वनमानव बनने के पश्चात् किसी प्रकार सीरिया,

धर्मीरिका, सीविया, देविसीनिया, देजिप्त, चीन ग्रादि देश वन ही गए। बहु है स्यूल रूप में मार्जकल के विहानों की धारणाएँ। उन करूपनाओं को बेस्ट, विद्वतापूर्ण, नास्त्रीय तथ्य माना जा रहा है। तथापि इस ग्रन्थ में दन सभी कॉल्यत तथ्यों को ललकार कर निराधार, तर्कहीय श्रीर कांकता सिंद किया जा रहा है।

वाउको से यह धनुरोध है कि वे निर्माप ग्रोर खुले मन से इतिहास का क्षणेलण करना की हैं। रुद बारणाओं के गड्डों में न फंसे रहें। प्रचलित इत्याची के दाण कर में बिटाकर ही स्वच्छ मन से इस ग्रन्थ में दिए विवरको सो वह । देन पाकि हि से पूर्व रसोई घर साफ छोया जाता है:

या शस्यिकिया से पूर्व शस्यिकियानक्ष जन्तुरहित किया जाता है वैसे ही इस ग्रन्थ में चर्चित तथ्यों को पाठक ठीक तरह से ग्रहण नहीं कर पायेंगे जब तक पारम्परिक तथ्यों का संस्कार उनके मन में रहेगा। कुछ नये तथ्य सीखने के लिए मन में स्थान ग्रड़ाए बैठे पुराने तथ्यों को निकाल फेंकना पड़ता है। इसके लिए बड़े साहस और यत्न की आवश्यकता होती है।

कोई १५० वर्ष पूर्व ऐसा साहस स्वानी दयानन्द सरस्वती ने उनकी प्रवनी युवा प्रवस्था में दिखाया था। एक नेवहीन कृषकाय ऋषि विरजातन्द से बेदिबद्या सीखने की इच्छा युवा दयातन्द ने प्रकट की। गुरु विरजानन्द ने एक शर्त रखी कि वेदविद्या सीखने से पूर्व वर्तमान व्यवहारी वूर्तविद्या के प्रत्यों को नदी में डुबो देना होगा। जिब्ब दयानन्द ने वही किया और विरजातन्द से वेदविद्या सीखी। उससे वे बड़े जानी, समर्थ, मिद्ध ग्रीर श्रार्यसमाज के संस्थापक बने।

इस ग्रन्थ से लाभ उठाना हो तो प्रत्येक पाठक को भी अन्य पूर्व धारणास्रों को भूल जाना होगा।

उनतं घटना से दो सबक मिलते हैं-

(१) दुनियादारी के ग्रन्थों में सत्य का ज्ञान कराने का हेतु नहीं होता। अपितु वर्तमान परिस्थिति में जिन घारणाओं को जिप्टसम्मत माना जा सके या जिनको प्रकट करने से किसी दुष्ट, दहशतवादी पक्ष या गुट को बुरा न लगे ऐसे तथ्य चाहे कितने ही भूठ या निराधार क्यों न हीं वही ग्रन्थों में लिख देने की और उन्हों पर सारी शिक्षा ग्राधारित करने की सामान्य प्रवृत्ति होती है। उदाहरण-बन्दर से मानव बना, यह सिडान्त पढ़ना और पढ़ाना ही वर्तमानयुग में शिष्टाचार का पाठ समभा जाता है यद्यपि निजी दृष्टि से अनेकानेक व्यक्ति उस सिद्धान्त को अटपटा समभते हैं। ताजमहल आदि इमारतें भुसलमानों की बनवाई नहीं हैं यह तब्य भी सरकारी तन्त्र से सम्बन्ध रखने वाले अधिकारीगण कहने की हिम्मत नही रखते यद्यपि निजी तौर से वे उस सिद्धान्त को मानते हों। ऐसे कई उदा-हरण दिए जा सकते हैं कि जहां व्यवहारी = इड ज्ञान गुद्ध सत्य के विपरीत या बहुत भिन्न होता है। ब्यवहारी ज्ञान के पीछे कहमों के स्वार्ध छिपे हुए होते हैं। (२) दूसरा सबक यह है कि जिसके मस्तिष्क में स्वार्थी बातों ने ही XBI.COM.

सारो जगह घेर नी है वह गुड सत्व ज्ञान को कहां रखेगा ? अतः युवा वयानन्द के सद्म जिसमें व्यवहारी ज्ञान फॅक देने का साहस होगा वही

सस्यकान ग्रहण कर पायेगा।

मामान्य व्यक्ति दिनोदिन स्वार्थं से इतना लिपटा होता है कि सत्या-सत्य को परस कर असत्य को ठुकराने के भंभट में वह कभी पड़ता ही नहीं। यदि व्यक्ति बोड़ा जागृत रहे और योड़ा साहस भी करे तो व्यवहारी इतिया को दोंगों घोर भुठी प्रचाएँ या सिखलाई को उत्तरोत्तर कम किया वा सकता है। वैसे दिस्फोट-सिद्धांत घोर विकासवाद। इनसे इतने डरने की क्या आत है है से तो कुछ व्यक्तियों की कपोल-कल्पनाएँ हैं। किसी ने न तो बिस्कोट देखा है न सुना है। उसी प्रकार मानव का उद्भव वानर से होते हुए भी किसी ने देखा नहीं है। वानर श्रीर मानव यूगों से इस विश्व में स्वतन्त्र प्रकार से रहते था रहे हैं। ऐसे अशास्त्रीय सिद्धान्त विद्वान् कहनावे बाते तौर भी इसनिए मान लेते हैं कि उसकी उन्होंने रट बना रखी है। इस सिद्धान्त को परखने का या चुनौती देने का कष्ट कीन उठाए ! दरिष्ठों से यदि उस बात पर संघर्ष हो जाए तो नौकरी छीन वी जाएगी। यतः अधिकांत्र लोग आंखें गूंदकर चुपचाप भूठे सिद्धान्त दीहराते रहने में ही इतिकतं व्यता समभते हैं। उसी से उनको धन, मान-सम्मान भौर पश्चिकार-पद प्राप्त होते हैं, प्रतः उसी को वह सत्य मानकर बनते हैं। किन्तु हमें ऐसे स्वायीं ज्ञान से कोई मतलब नहीं।

बाग, गांडा, चरस पादि प्रयोग्य पदार्थ वेचकर नका कमाने वाले ब्बाकारी कभी प्रपत्ने पत्पको दोषी समझते ही नहीं। वे सोचते हैं कि वनता धौर सरकार को प्रतुमित से चलाई गई उनकी दुकान वैध है। पद्धि नोकिक, व्यवहारी दृष्टि से उनका कारोबार वैध हो सथापि इन बहादी के होने बाली जनहानि देखते हुए उनका व्यवसाय पूर्णतथा

इस उदाहरण ने व्यावहारिक प्रौर वास्तविक सत्य के बीच का नहडम्बर स्वप्ट दिसाई देवा है। विद्या-क्षेत्र में भी व्यवहारी विद्या और नावविद्या ने उपना ही विकास प्रन्तर होता है।

#### इतिहास और अव्यातम

पाठकों को कदाचित् यह पढ़कर आक्ष्मयं होगा कि इतिहास का मूल ढुंढ़ते-ढुढते हम अचानक अध्यात्म में प्रवेश कर जाते हैं। किन्तु यही तथ्य अन्य सारे मानवी विद्यास्रों पर भी लागू है। बाहे फलित ज्योतिष हो, बा खगोलज्योतिष या अणुविज्ञान या आयुर्वेद । प्रत्येक विद्या की उच्चतम तथ्यों पर पहुंचने के पश्चात् विद्वानों को यह पता चलता है कि इस विश्व को निर्माण कर चलाने वाली ईश्वर नाम की कोई ग्रद्भुत शक्ति है।

इस दृष्टि से देखने पर यह प्रतीत होता है कि ग्रह्यात्म में वृण्ति ८४ लक्ष योनियों में से जाते-जाते जब कोई जीव मानव के रूप में पृथ्वी पर सबतीर्ण होता है तो उसका पृथ्वी पर का जीवन इतिहास कहलाता है। तथापि वह 'इतिहास' उस जीव के ८४ लक्ष योनियों के फरे की एक कडी मात्र है। इस प्रकार इतिहास ग्रध्यात्म का एक सूक्ष्मतम भाग ही प्रतीत होता है।

क्या मानवी आत्मा सर्वदा मानव-णरीर ही धारण करती है ? क्या मच्छर, मक्खी, हाथी, ऊंट आदि जीव मरणोपरान्त उसी प्रकार का जीवन बार-बार बिताते रहते हैं ? तो मानव भी निजी कर्मों का हिसाब चुकाने के लिए विविध अवस्था में मानव का ही जन्म पाता रहता है और विद मानव मानव का ही जन्म लेता हो तो क्या स्त्री की धात्मा स्त्री का ही जन्म लती है और पुरुष-आतमा पुरुष का ही जन्म लेती है ? ऐसी सारी वातें जीचात्मा के इतिहासस्वरूप ग्रध्यात्म में सम्मिलित की गई हैं।

ग्राधनिक शास्त्रज्ञ कहते है कि जड़ पदार्थों का रूप बदलता रहता है किन्तु पदार्थ नष्ट नहीं होते । जैसे लकड़ी जलाने पर राख, कोयला धुवा श्रादि रूप में लकड़ी बदल जाती है। ठेठ उसी शास्त्रीय न्याय से मगबद्गीता का भी वह बचन समझ में आ सकता है जो कहता है कि मरणोपरान्त वही जीवातमा अन्य शरीर धारणं कर लेता है। शरीर भले ही मरे आत्मा समर रहकर वस्त्र की भाति नया शारीर घारण कर लेता है। अतः पुनर्जन्म की बात तर्कंदृष्टि से सही सिद्ध होती है। कई श्रात्माएँ नया मानवजन्म लेने पर भो प्रपने बीत मानवजन्म की स्मृतियां दोहराने का चमत्कार भी कर दिखलाती हैं। वह पुनर्जन्म की सत्यता का एक और प्रमाण है। उससे यह

XAT.COM.

भी निष्कर्ष दिकलता है कि जन्म-जन्म के कमें और स्मृतियों व्यक्त या झम्बन्त, स्पच्ट वा प्रस्पाट रूप में प्रत्येक प्रात्मा से बंधी होती हैं।

इतिहास भीर मध्यात्म का जो नाता चैदिक विचारधारा द्वारा स्पष्ट दिलाई देता है इस्ताम या ईसाई जैसे व्यक्ति केन्द्रित पंथों से समभ में नहीं माता। उसका एक मुख्य कारण यह है कि पृथ्वी का इतिहास करोड़ों वधीं का है जबकि मुहम्मद या ईसा जैसे विशिष्ट पंयप्रवर्तक व्यक्तियों का समय र-३ सहल वर्षों के घन्दर का ही है।

## वृष्टि-निर्माण-सम्बन्धी सिद्धान्तीं की वैधता

सुष्टि-निर्माण के बारे में वैदिक प्रणाली का लेखा और ईसाई या इस्तामी पंदी का कथन इनमें साकाश-पाताल जितना अन्तर है। उसके

इनेकानेक कारण निम्नप्रकार के हैं—

(१) साँट-निर्माण का सही ब्योरा किसी मृत मनुष्य से कभी प्राप्त वहीं हो सबता। वैसे बुद्ध, मुहम्मद, सन्त पॉल, बाइबल का नया भाग सिखने वाले जॉन, इट्क, मैध्यू भादि व्यक्ति सृष्टि-उत्पत्ति के लाखों वर्ष पाचात् निर्माण हए। यतः मुप्टि-निर्माण के बारे में उन्हें जानकारी हो ही बैसे सकतों है ? किसी बालक के जन्म की कथा जैसे आयु में उससे बड़े व्यक्ति ही बता सकते हैं वैसे ही सृष्टि-उत्पत्ति का हाल भी स्वयं भगवान् का कहा वैदादि यन्यों में जो ग्रंकिट है, वही सही है।

(२) बुढ, ईसा भौर मुहम्मद जैसे मृत ब्यक्ति सर्वशक्तिमान् ईश्वर के प्रतिनिधि हैंसे हो सकते हैं जबकि उनकी भाषा, उनका प्रदेश और उनका समाज तक ही उनका सम्पर्क और कार्यक्षेत्र सीमित था।

(३) वृष्टि-उत्पत्ति और मानव का कतंत्र्य या धर्माचरण-सम्बन्धी देवी घादेश सुष्टि के धारम्भ से ही मानव को प्राप्त होने चाहिए। लाखों वयं परवात् किसी बुद, ईसा पा मुहस्मद द्वारा वह देवी आदेश मानवजाति को प्राप्त होता उक्षेसंगत नहीं है। क्योंकि उस दशा में बुद्ध, मुहम्मद या इंश के पूर्व को धनिवनक मानव-वीदियाँ निमित हुई उन्हें घर्माचरण या मंत्रपाणि का कोई भागदर्शन उपलब्ध ही नहीं या ऐसा मानना पड़ेगा। ऐसा पक्षपात ईस्वर द्वारा कभी हो ही नहीं सकता। मानवों की प्रारम्भिक पीढ़ियों से ही सारा ईश्वरदत्त ग्रध्यात्मिक या ब्यावहारिक मार्गदशंन प्रत्येक च्यक्ति को उपलब्ध होना ग्रावश्यक है। ग्रतः सुष्टि-उत्पत्ति के ग्रंतगंत जब मानव का निर्माण हुआ तब उसी समय मानव को वद उपलब्ध कराए गए यह वैदिक प्रणाली के कथन पूर्णतया तर्कसंगत, सही घौर वास्तववादी है। अतः इस्लाम या ईसाई ग्रादि पथों के कथन की बराबरी वैदिक प्रणाली से करना अयोग्य है। राजनीतिक्षेत्र के नेता भले ही अपने क्षणिक स्वायं-पूर्ति के हेतु हिन्दू, मुसलमान, सिख, ईसाई ग्रादि सर्वप्रथम समभाव की बात कर दें किन्तु जानकार, ज्ञानी इतिहासकार को वह प्रमाद नहीं करना चाहिए। सही इतिहासज्ञ वही कहला सकता है जो हिन्दू धर्म जो मानव-धर्म और ईश्वरीय प्रणाली है उसमें और इस्लाम, ईसाई ग्रादि मानव-निर्मित भगड़ालू पंथों में जो महदन्तर है, उसे पहचानसके श्रीर उनमें बराबरी का नाता ना जोड़े।

(४) वैदिक प्रणाली के देवी लोत का चौथा बड़ा प्रमाण यह है कि वेदों से लेकर उस प्रणाली का सारा साहित्य उस संस्कृत भाषा में है जो आरम्भ से समस्त मानवों की एक ही देवदत्त भाषा थी। सन्त पांल भीर मुहम्मद आदि के समय तो देश-प्रदेश के मानवों की कई भाषाएँ बन चुकी थीं। ऐसे समय में यदि बाइबल अरेमाइक या अन्य किसी भाषा में लिखी गई ग्रीर कुरान यदि ग्ररबी में पढ़ाई गई तो इससे एक बात किसी भी सच्चे ग्रीर निडर इतिहासज को स्पष्ट हो जानी चाहिए कि कुरान के आदेश केवल अरबी जानने बालों के लिए ही थे, और बाइबल केवल अरेमाइक या अन्य एकाध भाषा जानने वालों के लिए ही था।

उपर्युक्त चारों शर्तों को केवल वैदिक साहित्य ही पूरा करता है। ग्रतः वही सर्वश्रेष्ठ, देवदत्त, विश्वसनीय, तकंसम्मत, ग्रापत्तिरहित ग्रीर वैज्ञानिक कसौटी पर उतरने वाला है। ऐसी खरी-खरी वात, छाती तानकर ऊची ग्रावाज में सारे विश्व में जिसके मुंह से गूंज उठेगी वही वास्तव में इतिहासकार की श्रेष्ठ पदवी धारण करने योग्य समभा जाना चाहिए। जो लालच ग्रौर स्वार्थ की लपेट में ग्राकर राजनीति का भय रखते हुए गधे, घोड़े सब बराबर कहता रहे उसे इतिहासकार कहना इतिहासिबया को कलंकित करना है।

XOT.COM.

ईम्बरीय निर्माण एवं नियन्त्रण

वैदिक बनानी के बनुसार मेथनाथी भगवान् विष्णु ने इस-चराचरः ब्रह्माना का निर्माण किया सीर इसका पाधार, कर्ता-धर्ता और नियन्त्रक श्रीवही है। क्यों किया ? इस प्रान का उत्तर प्रमु की माया, भगवान् की नोता और परमात्या को इच्छा यही तक जात है। भूमि, जल, वनस्पति, पन्पति बीर भानव इत कम से उत्पत्ति हुई। यह विस्तृत उत्पत्ति एक अण में बारू को तरह हुई या प्रनेक वर्षों तक धीरे-धीरे होती रही इसका भी विषायिक इत्तर मानव हे नहीं पाया है। हमारे इतिहास कथन के लिए इस प्रकृत को कोई विशेष महत्त्व नहीं है। हम इतना ही कहना पर्याप्त चसभते हैं कि गानव का जन्म पृथ्वी पर लाखों वर्ष पूर्व हुआ और वहीं से हुमारे इतिहाम का धारम्भ होता है। वे मानव सक्षम, प्रवीण हट्टेकट्टे कोर मार्ग विद्या भीर कलाघों में अबीण देवतुल्य, देवनिर्मित व्यक्ति थे, वालर ने बने जंगली मानद नहीं थे। जंगली धवस्था में जैसे-तैसे कैसे भी मानव विज्ञुष्टों का पालन-पोषण होता रहा यह प्रचलित पाण्चात्त्य विचार-बारा बढ़ेस्यत नहीं है क्योंकि मानव-मिन् को १०-१२ वर्ष तक हर घण्टे-दो-षष्टे दुजल संगोपन प्राप्त न हो तो वह पाल-पोसकर स्वतनत्र होने से पुर्व ही मन काएसा ।

वेदों को भाषा संस्कृत होने से वेदों के साथ ही ब्राई। संस्कृत भाषा सानव की एकमेच देवदल भाषा बन गई। यह स्वतन्त्र रूप से सिद्ध करने वं पन्त्रात इसकी पृष्टि सी संस्कृत भाषा के विविध नामों से भी होती है। इव मुरमाया, गीवांण भाषा, भुरभारती ग्रादि कहते हैं। यह सारे नाम क्कृत देखाणी होते के साक्ष्य हैं। इसकी दो प्राचीन लिपियाँ बाह्मी: श्रौर देवनायरी कहनाती है। दे नाम भी इसके ईफ़्बरीय स्रोत के छोतक हैं।

## भारे जीव ईश्वरीय सुष्टि के अभिनेता हैं

इत देवबर्गनिमन पाथिव नीवन में प्रत्येक जीव ईशवरदत्त निजी भीवन निवास रहता है। इसी नाटक में नई-नई पीड़ियाँ एक स्रोर इस. पृथ्वीमद्य पर प्रवेश करती रहती है तो दूसरी छोर पुरानी पीड़ियाँ मृत नेकर प्रदृष्ण होती रहती है। इसी इंग्रवरीय लीला का विराट् दर्शन भगवान् कृष्ण ने कुछक्षेत्र पर धर्जुन को कराया या।

इस प्रकार वैदिक प्रणाली में ही आदि से अन्त तक का सारा विवरण तर्केशुद्ध, बैज्ञानिक इंग से दिया गया है। इसकी तुलना में प्रचलित याक्नास्य प्रणाली का जीवोत्पत्ति, मानव का निर्माण और भाषा-उद्भव खादि का विवरण जटिल उलक्षनें निर्माण करने वाला है।

#### पाणिति का व्याकरण

पाणिनि का व्याकरण विख्यात है। संस्कृत का व्याकरण ऐसा उसे कहीं नहीं कहा है। प्राचीनकाल में सकल मानवों की संस्कृत ही एकमात्र भाषा होने के कारण उस मूल देवदत्त भाषा का डांचा पाणिनि के प्रत्य में चर्चित है। पाणिनि का जीवनकाल बिद्वान् ग्रभी तक निश्चित नहीं कर पा रहे हैं। हो सकता है कि वेदवाणी, देवभाषा संस्कृत के ढांचे का विवरण देने वाले मूल ऋषि का नाम पाणिनि रहा हो ग्रौर ग्रागे चलकर वही ब्याकरणपीठ चलाने वाले प्रत्येक ऋषि का नियत नाम बन गया हो।

#### सारी विद्या कलाओं का ईश्वरीय स्रोत

हमारा सुकाव है कि पाणिनि की व्याकरणप्रणाली वेदकाल से यानि ईसाई युग के प्रारम्भ से ही बनी हुई है। इस हमारे शोध-ग्रनुमान का श्राधार यह है कि वैदिक प्रणाली में उल्लेखित १६ विद्याएँ ग्रीर ६४ कलाएँ सारी ईश्वरदत्त कही गई हैं। जैसे संगीत के प्रवर्तक गन्धवं थे, ग्रायुवेंद के प्रणेता धन्वन्तरी ये इत्यादि । वह ठीक भी है क्योंकि निपुण व्यक्तियों हारा ही अनपढ़ या अल्पज्ञानी व्यक्तियों को शिक्षा दी जाती है। प्रचलित पाण्चात्य विचारधारा कहती है कि जंगली ग्रवस्था वाले व्यक्ति ग्रपने ग्राप विद्या ग्रीर ज्ञानप्राप्ति में प्रगति करते रहे। यदि अल्पशिक्षित व्यक्ति ही ग्रपने ग्रापको विद्वान् बना पाते तो ग्राजकल के विद्यालयों में प्राथमिक कक्षाओं के लिए भी विशारद स्तर के अध्यापक नियुक्त करने की भावश्यकता न पड़ती। इस उदाहरण से भी इतिहास-सम्बन्धी पाश्चात्यी की धारणाएँ कच्ची, अतार्किक और अवैज्ञानिक दिखाई देती हैं। अतः अणुविज्ञान ग्रादि शास्त्रों में पाश्चात्य विद्वानों की बड़ी प्रगति देखकर

इतिहासारि पन्य विद्याक्षेत्रों में उनके बिद्वान् वैसे ही प्रवीण भीर भ्रयसर

होंने, ऐसी कत्यना करना मलत होगा।

हिन्दू धमं - एक विश्वसंस्कृति

हिन्दू अमें की हिन्दुओं द्वारा विकसित प्रनेकानेक पंथीं जैसा एक पंथ मनभना बीम्य नहीं । हिन्दू यह बतंमान प्रचलित शब्द समस्त म नवीं के मुल, बेरिक, सनातन, प्रायं जीवनव्रणाली का द्योतक है। हिन्दू-प्रचारकों ने बिन्दू धर्भ फैलाया होगा ऐसी कराना करना भी निराधार होगा। सामव को भाषतम्, विक्वयस्य प्रणाली वैदिक थी। उसी का ग्राजकल हिन्दू यह नाम पड़ा है। बहो मारे प्रदेशों के समस्त मानवजाति की सभ्यता बी। एस. बन. प्रनोभन चौर कपट द्वारा कई लोग ईसाई प्रोर इस्लामी बनाए जाने के पूर्व विश्व की मारी जनता वैदिकधर्मी यानि हिन्दू ही थी। यतः हिन्द् यह सर्वेक्ष्य, प्राकृतिक उत्पत्ति का मूल सनातन म नवधर्म 青 丰 1

#### आत्मा क्या है, और शरीर में कहां होती है ?

सगस्त इतिहास का मूल मानवी स्नात्मा है। प्रत्येक व्यक्ति के विणिष्ट प्रवृत्तिओं के कारण किए गए सच्छे-बुरे कमों से ही इतिहास बनता है। बह भारमा वरीर में कहाँ होती है ? एक डॉक्टर ने 'महा मस्करी में कहा कि के इतने अधितवाँ के घरीरों की शल्यिकयात्रों में चीरफाड़ की है नवादि मुझे पात्ना का प्रस्तित्व कहीं भी नहीं दिखाई दिया। स.रे लोगों कि वही कठिनाई है कि करीरान्तर्गत बातमा का रूप क्या होता है ग्रीर उसका स्वान बाहा होता है ?

इसे भी एक सार्वजनिक ऐतिहासिक जीवसभस्या मानकर मैं यहाँ धनना निष्क्षं अस्तुत कर रहा है। भ्रात्मा प्राणवायुक्ष होता है। धरोहरों मे बाजरत को 'फिरिड्रेग्रर' पानि विश्वत्यवित से चलने वाला एक शीत-कराट हता है उसके भी एक Scaled gas unit यानि एक स्थानबद्ध विधा पान नाम होता है। यह निकल जाने पर जीतकपाट निकम्मा बन नादा है। केवल बचाट का लोका ही लोखा रहकर उसकी प्रीत कार्य- प्रणाली कक जाती है।

मानवी शरीर में भी प्रचलन यानि चेतना संचार कराने वाला ईण्वरीय प्राणवायु उर्फ ऊर्जा, नासिका से ऊपर दोनों आंखों के ऐन मध्य में जहाँ स्त्रियाँ कुंकुम लगाती हैं भीर पुरुष तिलक लगाते हैं वहाँ बद होता है। प्रतिक्षण सूर्यविम्य से निकले ग्रसंख्य ऊर्जाकणों का तांता प्रत्येक जीवात्मा को उसके विशिष्ट कार्य या सकार्य का इशारा देता रहता है। यह उसी प्रकार होता है जैसे एक गाड़ीबान घोड़ों को जोते लगाम के इशारे से उसे चलने, दौड़ने, मुड़ने या रुकने का संकेत या खाजा देता रहता है।

क्क्म और तिलक उस स्थान पर इसी कारण लगाया जाता है कि प्रतिदिन उस स्थान पर तिलक (या कुंकुम) लगाते समय एक क्षण ही क्यों न हो प्रत्येक व्यक्तिको ग्रपने जीवात्मा से एकचित्त या तल्लीन भीर समाधिस्य होने का अवसर प्राप्त हो और आत्मा का वह वसतिस्थान शुद्ध, सूगन्धित ग्रीर पवित्र रहे जिससे कि सूर्य के ऊर्जाकणों द्वारा आत्मा को पवित्र, ब्राध्यात्मिक मार्गदर्शन होता रहे।

एक गाड़ीवान, जैसे चार घोड़ों की बग्गी के अग्रभाग में वीचोंबीच ऊंचे ग्रासन पर बैठकर घोड़ों पर लगाम द्वारा नियन्त्रण रखता है उसी प्रकार ईश्वर ने भी ब्रात्मा को शरीर के ब्रग्नभाग में नासिका के ऊपर ललाट के अन्दर दोनों ग्रांखों के मध्य में ग्रात्मा नामक प्राणवायु का स्थान-बद्ध कर रखा है।

रोग, वृद्धता या दुर्घटना के कारण जब उस स्थान से वह प्राणवायुहर ग्रात्मा स्खलित होता है तो व्यक्ति की आंखें एकाएक बेताल और बेतील होकर उल्टी-सीधी घूमने लगती हैं। क्योंकि झांखों की तराजू का समतोल उस केन्द्रीय सात्मा पर निर्भर रहता है। एक तगड़ी में बजन सधिक हो जाने से जैसे दण्ही उस तरफ भुककर दूसरी तगड़ी विवश होकर ऊपर उठ जानी है वही हाल प्राणवाय के केन्द्रीय बैठक में गड़बड़ी होने पर आंखों का हो जाता है।

सांसे प्रात्मा की दो खिड़ किया है। इनके द्वारा ही प्रत्येक जीवात्मा विश्व के जीवन का निरीक्षण करती रहती है। ललाट पर ही प्रत्येक जीव का भाग्यलेखा या विधिलेख लिखा होता है इस पारम्परिक उनित का

XOT.COM.

सर्व भी वही है कि लताट के अन्दर निवास करने वाले प्राणवायुरूप आत्मा को ईश्वरदत्त को विकिट भूगिका (इस विश्वनाटक या जीवननाटक में) निमानी पहली है, इसका लेखा नियति द्वारा घारम्भ से ही लिखा होता है। दांस पात्ना की सिड़कियां होने के कारण ही भात्मा का प्रत्येक भाव वांसों द्वारा वकट होता है — जैसे कोब, व्यभिचार की इच्छा, अनुराग, कपट, छसभावता इत्यादि इत्यादि ।

मृत्यु होने पर वह प्राणवायुरूप ग्रात्मा ग्रपने स्थान से निकल जाती है वो बह यदि मूह के रास्ते निकल गई हो तो मुंह खुला रह जाता है; बांकों में से होकर निकल गई तो मृत व्यक्ति की आंखें खुली रह जाती हैं। माला के बालों के बीच, नातिका के अपर तलाट के अन्दर प्राणवायुरूप में निवास इस उत्पर दिए प्रमाणों से भी सिद्ध होता है।

बायुक्य पारना नाविका के ऊपर नलाट में स्थित होने का एक और प्रकाश बहु है कि किसी बात पर बारीकी से विचार कर ध्यान केन्द्रित करते समय प्रत्येक व्यक्ति के ललाट पर बल पड़ते हैं, भीवें सिकुड़ती हैं चीर पतके मुक्कर मांसे प्रमूरी दक जाती हैं।

#### वतंमान ऋव्यवस्थित ऋौर कामचलाऊ इतिहास

दु:ख की बात यह है कि विद्यमान सभी इतिहास की पुस्तकें उलभी हुँ , विकृत की गई और सुनी सुनाई बातों पर ग्राधारित हैं। यहां संक्षेप में उन गलतियों भ्रौर विभ्रमों की भ्रोर संकेत किया जा रहा है जिन्हें हम इतिहास के नाम से पढ़ते हैं। वर्तमान भ्रामक धारणाओं की पूरी सूची प्रस्तुत करना तो श्रसम्भव है क्यों कि न जाने ऐसी कितनी ही गलत-शलत घारणाएँ प्रचलित हैं। फिर भी नीचे उद्भृत उदाहरणों से पाठकों को संशोधन की एक नई दिशा और दृष्टि प्राप्त होगी।

#### विश्व का आरम्भ

वर्तमान इतिहास-ग्रन्थों का एक मोटा और प्राथमिक दोष यह है की विश्व का आरम्भ कैसे और कब हुआ यह भी वे नहीं बताते। डेढ़ सौ वर्ष पूर्व के ग्रनाड़ी ग्रवस्था में यौरोपीय विद्वान् यह मानकर चलते रहे कि ईसापूर्व सन् ४००४ वें वर्ष के फेब्रुवरी मास में एक दिन प्रात: ६ बजे के लगभग विश्व का खारम्भ हुआ। विशय उशर नाम के एक ईसाई पादरी ने वह तुक लगा दी। वह समभता रहा कि वह धौंस चल जाएगी वयोंकि कीन कैसे जाने कि विश्व कब ग्रीर कैसे निर्माण हुया। ग्रत: लगा दो एक धींस । किन्तु अब पाश्चात्त्य भौतिक शास्त्री बैदिक हिसाब को मानने लगे हैं कि यह विश्व करोड़ों वर्ष प्राचीन है। तथापि यौरोपीय इतिहासज्ञों ने अभीतक इस विश्व के अतिप्राचीनत्व को स्वीकार नहीं किया है। वे अभी-तक मैक्समूलर के तुक को प्रमाण मानकर कह रहे हैं कि ऋग्वेद का निर्माण ईसापूर्व सन् १२०० में हुआ थीर तत्पश्चात् दो-दो सी वर्ष के अन्तर से यजु, साम व अववंवेद निर्माण हए।

XAT.COM.

दसरो कसती 'पार्य' को एक जाति मानना है जबकि मैक्सूलर ने भी आयं जाति नहीं स्वय मार्थ को जाति नहीं माना है। आये को जातिबाचक शब्द मानकर उनी के परिप्रेक्ष्य में सारा इतिहर्भ सजाने की वर्तमान प्रथा है।

कितनी जातियाँ ?

इतिहासक यह भी तय नहीं कर पाए हैं कि विश्व में कुल जातियां है कितनी है प्रचलित धारणा में स्थूल रूप से नीग्रो, समेटिक, मंगील, यौरोपीय षादिका उल्लेख होता है। किन्तु 'प्रायें कहने पर उसमें गौरकाय यौरोपीय कोर गन्युमवर्णी भारतीयों का भी समावेण होता है। आर्थ यदि जाति होती तो ऐसा नहीं होता। ऐसे कई प्रश्नों का उत्तर न जानने के कारण पार्धनिक विद्वान् इतिहास की गहराई में उतरने की टालमटोल कर इतिहास के बार्ष-संघुर, जबड़-खावड़ सिद्धान्तों से ही काम चला लेते हैं।

#### अताकिक आरम्म

वर्तमाब इतिहासप्रथीं का तीसरा मोटा दोष यह है कि वे अपना विवरण एकाएक सीरिया, ग्रसीरिया, सिथिया, बंबिलोनिया, ईजिप्त, चीन पार्टि शांतिक राज्यों के उल्लेख से करते हैं जबकि उन्होंने पाठकों को यह बतलाता चाहिए कि नेत्रक की धारणा क धनुसार यदि बंदर से मानव उत्तर हुण तो उत्परचात् सीरिया, ग्रसीरिया ग्रादि बना लेने तक के भानको प्रपति का इतिहास कहा है ?

#### स्थापत्व-सम्बन्धी गलत धारणाएँ

बीबी बनती स्थापत्य के विश्लेषण-सम्बन्धी है। संस्कृत शिल्पणास्त्र के पत्नार निमित् हिन्दू महलों को गुहरमदी बाकामकों का निमाण समका गढा है। उस सामक धारणा के कारण उस स्यापुत्य शैली को प्रसिद्धाऊन नाम का धाःम लेखक 'इस्लामी' बहुता है। ई० बीठ इपेल नाम का दूसरा ष्ट्रंड उस गैसी को भारतीय कहता है जब कि ग्रन्य कुछ लेखक उसे मिली वनी हिन्दू-मुस्लिम भैती मानते हैं।

एक हो शैंनी के बाबत स्नाकाण-पाताल जितने विरोधी मत प्रकट किए जा रहे है। ऐसा क्यों ? वह इसलिए कि सारे पाण्याच्य प्रणाली के लेखको की मूल धारणा ही गलत है। जिन ऐतिहासिक इमारतों को वे दरगाह भौर मसजिदें कह रहे हैं वह सारे हड़ग किए हिन्दू-भवन हैं। यद्यपि उन इमारतों का उपयोग या दुरुपयोग मुसलमान कर रहे हैं तथापि उन इमारतों की बनाबट सारी हिन्दू है।

उस गौली को हिन्दू-इस्लामी मिश्र गौली कहने वाले स्वयं भ्रम में पड़े हए हैं। व यह स्पष्ट रूप से बता नहीं पाते कि मिश्र शैली से उनका श्रमिप्राय क्या है ? क्या वे यह कहना चाहते हैं कि मुसलमान सुलतान बादणाहों ने हिन्दू कारीगरों से काम लिया ग्रतः दरगाहें ग्रीर मसजिदे भी मंदिरों जैसी ही बनीं। या हिन्दू-स्थापस्य ग्रन्थों के ग्रनुसार बनाई जाने के कारण मुसलमान करीगर होते हुए भी दरगाहें और मसजिदें हिन्दू जैली की बनीं ?

ऐतिहासिक प्रश्नों का हल करते समय ऐसे विविध प्रकार के जांच-पड़ताल के पश्चात् निर्णय लेना पड़ता है। वर्तमान इतिहास-लेखकों को वह प्रशिक्षण ही नहीं है। यतः उन्होंने ऊटपटांग सिद्धान्त लिख मारे है जिनका कोई न आगा है न पीछा।

ग्रीक श्रीर रोमन स्थापत्य शैली के बाबत भी वैसा ही भोटाला है। कभी कहते हैं वह एक स्वतंत्र शैली है या कहते हैं कि वह भारतीय शैली का ही एक प्रकार है।

#### निराधार निष्कर्ष

विद्यमान इतिहास ग्रन्थों का एक ग्रीर मोटा दोष यह है कि उन्होंने दुनिया भर के इमारतों को विना किसी जाँच-पड़ताल के इस्लामी कह डाला। जहाँ कहीं अन्दर कन देखी या बाहरी भाग पर कूरान के सक्षर लिखे देखे भट् निणंय दे दिया कि वह इमारतें मुसलमानों ने बनाई। ऐसी निराधार कल्पना पर विश्व भर में हजारों ग्रन्थ लिखे गए हैं।

#### दोहरी नीति

सर्वेच इतिहास के लेखन धीर अध्यापन में दोहरी नीति अपनाई जाती

XAT.COM.

है। हिटलर का लिखा इस का इतिहास इस ने ग्रहण नहीं किया, नेपोलियन का लिखा बिटेन का इतिहास बिटेनवासी यहण नहीं करते। किन्तु इधर, हिन्द-इतिहास, कला. स्थापत्य तथा पुराणों (जास्त्रों) जैसे विषय पर भी कुस्तिन और बग्रेंकों के बातेख सबसे बधिक प्रमाणित माने जाते रहे हैं। होना तो वह चाहिए कि मुसलमान वा ईसाइयों द्वारा लिखा हिन्दू-परम्परा वा इतिहास का विवरण असाह्य समक्ता जाए। क्योंकि वे हिन्दुत्व के विरोधक और सबु रहे हैं। उनका दूसरा दोष यह है कि वे वैदिक परम्परा को प्राचीनता की जुलना में ईसाई, मुसलमान, कम्युनिस्ट ग्रादि कल के बच्चे हैं। कहां वैदिक संस्कृतिका लाखों वर्ष का अस्तित्व और कहां ईसाई कोर मुसलगानों का १५०० से १६०० वर्षों का अस्तित्व । किसी घराने का इतिहास एक चार वर्षीय शिक्षु की पूछना जितना हास्यास्पद होगा उठना हो मुतलमान और ईसाइयों द्वारा लिखा हिन्दू-परम्परा का व्यीरा बचकाना कोर हास्यास्पद होगा।

#### ईसाई और मुसलमानों की संकुचित दृष्टि

इंबाई बौर मुसलमानों की दृष्टि कई प्रकार से संकुचित होती है। समय को दृष्टि ने दे लाखों-करोड़ों वर्ष की परम्परा की कल्पना ही नहीं कर सकते। निजी वर्गान्यता के कारण भी वे बाइबल सीर ईसा तथा कुरान शीर मुहम्भद के प्रतिरिक्त पन्य सब बातों को नगण्य समभते हैं। उनके लिए ईता वा मुहम्मद का समय इतिहास की परिसीमा बन चुकी है। उसके पार वे व्यक्तिक कुछ देल पाते नहीं या देख सकते ही नहीं। जैसा कि ईसा या मुहत्मद के जन्मदिन में ही प्रथमबार सूर्योदय होने लगा। ईसाइयों के लिए कींस कीर रोम ते ही सम्बता का बारम्भ होता है। इसका एक प्रत्यक्ष उदाहरण देशों। इंसापूर्व कांन की संस्कृति वैदिक थी ऐसे जब चिह्न मुक्ते दीखने नवे हो मैंने समेरिका के हार्बर्ड विक्वविद्यालय में फ्रेंचिवभाग के प्रमुख से प्रवहारा पूछा कि ईसापूर्व प्राप्त के बारे में उन्हें क्या जानकारी है ? ता उन्होंने हुने जिला कि से तो फांस को ईसाई देण मानकर ही उसका प्रध्यान करते हैं। ईसापूर्व फास का उन्हें कोई पता नहीं है। इतिहास क्षणंधन की यह वर्तमान दुर्दशा देख। इससे मेरी ऐसी भावना दृढ़ ही।

गयी कि यूरोप के विद्वान् ऐसा बर्ताब करते हैं जैसे किसी ने उन्हें गपथ दिलाई हो कि वे ईसापूर्व इतिहास को छुएं तक नहीं। ऐसे कार्य को वे ग्रिक्तीय या अ-इस्लामी मानते हैं। यही कारण है कि ईसापूर्व ग्रीर इस्लामपूर्व इतिहास के पुनरीक्षण की नितान्त ग्रावश्यकता है। बस्तुत: आज का इतिहास मुस्लिमों एवं किण्डयनों का मनमाना मनगढंत इतिहास है, इसीलिए उनकी शोध-प्रक्रिया, इतिहास को विकृत कर चुकी है। उन्होंने ढेर सारे उपयुक्त प्रमाणों को छोड़ दिया है किन्तु अताकिक, अविद्वतापूर्ण घुंधले तथ्यों एवं प्रमाणों को ही अपने निर्णयों का साधार बनाया है।

यतः वर्तमान इतिहास एक उलभनयुक्त भ्रांग्ल-इस्लामी, भ्रयबा प्रो-इस्लामी प्रथवा ईसाई-इस्लामी सुविधाओं का संकलन मात्र है।

#### भाषा-विज्ञान

उसी प्रकार भाषाशास्त्र के सम्बन्ध में भी वर्तमान युग के विद्वानों की धारणाएँ पाश्चात्त्य विचारधारा के प्रभाव के कारण बड़ी उलट-पुलट, ऊटपटांग, ऊबङ्खाबङ् श्रीर ग्रताकिक हैं। मूलतः वे यह मानकर चलते हैं कि मानव बन्दर का बच्चा है। अतः प्रारम्भ से उसकी रहन-सहन जंगली थीं। इस अवस्था में पश्यक्षियों के आवाज की नकल करते-करते किसी प्रकार मानव ने एक भाषा बनाली। उस भाषाका नाम कहीं 'पशुपक्षी भाषा'तो नहीं था ? कोई नहीं जानता। कोई पूछता भी नहीं। क्योंकि श्राधुनिक शिक्षा तर्क पर नहीं अपितु रटेरटाये उत्तरों की होती है। इसमें अध्यापकों को भी यह लाभ होता है कि पेचीदे प्रश्न न पूछे जाने से उनके अज्ञान की पोले खुलती नहीं है।

इस प्रकार मूल 'पशुपक्षी भाषा' का सिद्धांत कहकर पाश्चास्व भाषाशास्त्री कहते हैं कि ग्रागे चलकर कुछ प्रमुख भाषा विभाग बन गए। अयों ? और कैसे कोई नहीं जानता। उन भाषाविभागों के नाम वे कहते हैं — सेमेटिक जिसकी अरबी, इब्रू बादि शाखाएँ हैं। द्वाविड़ी, जिसकी तमिल, तेलगु, कन्नड, मलयालम, तूलु ग्रादि मालाएँ हैं। तीसरे विभाग के वे तीन नाम बतलाते हैं — इण्डो यौरोपीय, इण्डो-जर्मन या इण्डोबायंत्। इनमें ग्रीक, लैटिन, संस्कृत ग्रादि भारत ग्रीर युरोप की विपुल भाषाएँ

XOT.COM.

मस्मिनित की जाती है। उस विभाग के तीन विभिन्न नामों से ही भाषा ब्रिडान्त की घलानिकता स्पष्ट होती है। वयोंकि उन तीनों नामों में से 'इक्हों वह मन्द वदि निकाल तिया जाए तो यूरोप-जर्मन और शार्य यह तीन बस्द रह जाते हैं। क्या वे समानायीं हैं यूरोप तो एक विशाल भूसच्छ है। जर्मनी तो उसका एक छोटा-सा हिस्सा है। और 'आयं' तो. हैदिस संस्कृति का नाम है। सौर फिर इण्डो-सूरोपियन ऐसा दोगला नाम किसो माया का हरे ही नही सकता। इस प्रकार वर्तमान भाषाविज्ञान का वह घोटाता इस प्रस्य में भती प्रकार सुलभाया गया है। अतः यह प्रस्थ एक प्रकार का इतिहास-क्षेत्र का एक ज्ञानकीय ही यन गया है।

#### पांच सहस्र वर्षों की परिसीमा

चाहे किसी भी देश या संस्कृति के प्राचीनतम इतिहास का हमारा संशोधन ढाई-तीन या पांच सहस्र वर्षां नक पहुंचकर एकाएक इक जाता है। जैसे कोई पर्दा लगा हो जिसके पार हम कुछ देख या सोच नहीं पाते। वह परिसीमा क्यों ग्रीर कैसे बनी ?

सिन्धुघाटी, ईजिप्त, हित्ती या चीन, जापान की सभ्यता का पता 'पांच सहस्र वर्षों के भीतर-ही-भीतर रह जाता है।

कहीं-कहीं तो वह सीमा केवल २५०० से ३००० वर्षों के भीतर ही रह जाती है। मानव का प्राचीनतम साहित्य जो बेद उनका काल मैक्समूलर ने ईसापूर्व सन् १२०० का दे रखा है। याजकल पाश्चात्त्य प्रणाली की शिक्षा में सारे विद्वान् उसी को अन्तिम सत्य समझकर समुचे इतिहास का आरम्भ वहीं से मानते हैं। इस प्रकार 'प्रथमग्रासे मक्षिका पातः' कहावत के अनुसार मैक्समूलर की कल्पित ईसापूर्व सन् १२०० की आधारशिला ही गलत होने के कारण इतिहास का ग्रगला कालकम सारा बिगड़ा पड़ा है।

मानवी सभ्यता लाखों वर्ष प्राचीन होते हुए भी किसी भी देश-प्रदेश का इतिहास ३००० या ५००० वर्षों के पूर्व पहुंच नहीं पाता है, यह नया समस्या है। आजतक इस समस्या का किसी की पता तक नहीं था तो उसका उत्तर कहां से पता हो ?

वस्तुत वह ४००० वर्षों की सीमा या दीवार महाभारत युद्ध के भीषण-संहार के कारण खड़ी हो गई है। उस भीषण सहार के पूर्व का इतिहास यद्यपि घाधुनिक विद्वान् सोच या समभ नहीं पा रहे हैं वह सारा इतिहास पुराण, रामायण, महाभारत इन ग्रन्थों में धकित है।

महाभारत युद्ध एक ग्रण्युद्ध था, जिसमें भीषण संहार हुया हो किन्तु

Xel.com

तत्पश्चात् भी जनता का बड़ा बिनाल होता रहा । युद्ध के पश्चात् भूकम्प, तूकान, गुष्कों के हमसे, सण्डलसम सादि बड़ी बिनाणकारी घटनाएँ भी होतो रही। इन विराद् विष्तवो तथा विषटनो ने प्राय: समस्त पूर्व-इतिहास को तीयों की स्मृति से निटा दिया।

तथानि वेदों से महाभारत तक भीर तत्पक्वात् वर्तमान लघुभारत तक के सार इतिहास की एक सूत्रकप में ही क्यों न हो रूपरेखा संस्कृत में पुराण प्रादि बन्धों के माध्यम से हमें भारत में उपलब्ध है। यह सारे ग्रन्थ महामारत युद्ध तक सारे बिश्व में पड़े जाते ये। किन्तु संस्कृत भाषा का व्यवहारी प्रयोग इन प्रदेशों में जैसा-जैसा बन्द होता गया वैसे-वैसे सारे कानीन बन्य इन प्रदेशों को बजात होते गए।

वैदिक संस्कृति तदा सनातन्छमं के टूटने का संकट मानव-समाज पर न कार् इस कारण भगवान् कृष्ण ने दुर्वोधन को युद्ध टालने का उपदेश भी दिया। व भविष्यद्रष्टा वे। किन्तु दुर्योधन ने उनकी बात नहीं मानी और यान्त्रयास्य, जीवजन्तुपस्य, प्रण्यास्य प्रादि के प्रयोग से मानवीं का बड़ा सहार हुआ। विकास आटों का वैदिक शासन टूट गया और मानवीं सम्यता के बेंडिक ननातन धर्म का माधार ही दोला पड़ गया। द्वारका जैसी विशाल स्वर्णनगरी सागर की लपेट में भाकर नामशेष हो गई। यादवीं की द्वारका प्रदेश छोड़ दाना पड़ा। पाजकत वे ही लीग च्यू उर्फ ज्यू इस्ट्स कहलाते है। बंगरिया (बुर) धर्मीरिया (ध्रमुर) यादि प्रदेशों में के जा बसे। मूसल में ह्लाहर यह बादव सोग जहां जा बसे उस ईरान-इराक के संयुक्त नीमाप्रदेव का ग्रमी तक 'मोसल' नाम है। कुछ समय प्रभात् अन्य यदु इन बहुदी टोलियां पतिस्टाईन, बेरुसलेम तथा ईजिप्त में फैलीं।

इस इकार बढ़ेमान विक्व के देश-प्रदेश और जनजातियों का पूरा अयोग बार्य, वैदिक, तनातन, हिन्दू धर्म में ही समाया हुआ है क्योंकि बृष्ट-अविक काव से महाभारत बृद्ध तक समस्त मानव-समाज वैदिक विज्यासर में बढ़ था। इत से लेकर द्वापर के प्रन्त तक बहु व्यवस्था वता । पतः द्वापर के प्रत्य में हुए महार से पूर्व लाखों वर्ष वैदिकसंस्कृति एव सन्दल-नाथा समग्र विस्थ में प्रचलित रही।

नहामारत बुद के मंहार के कारण ही वह केन्द्रीय वैदिक शासन और

समाज व्यवस्था टूटकर विखण्डित हो गयी। विक्व-भर में चलने वाली गुरुकुल-शिक्षा-परम्परा, विश्व-भर के जनव्यवहार में होने वाला संस्कृत-भाषा का प्रयोग आदि सारी प्रणाली भंग हो जाने पर संस्कृतभाषा के ही जो प्रादेशिक विकृत उच्चार बने वही प्रान्तीय भाषाएँ कहलाने लगीं।

तस्पश्चात् यूरोप में ईसाई मत रोमन सेनाओं हारा लोगों पर लादे जाने के कारण और पश्चिमी देशों में अरब ग्रादि सेनाओं द्वारा इस्लाम मत लादे जाने के कारण मानव-समाज अधिकाधिक विघटित होते-होते मूल वैदिक संस्कृति से विछड़ता गया। ग्रजान और ग्रसूया से प्रेरित होकर ईसाई ग्रौर इस्लामी लेखकों ने प्राचीन परम्परा, उल्लेख ग्रादि को काफिर, मूर्तिपूजकों के रीतिरिवाज स्नादि दूषण लगाकर उन्हें नष्ट करने का यत्न किया।

इस प्रकार प्राचीनतम इतिहास कुछ महाभारत युद्ध से लुप्त-गुप्त हो गया और कुछ ईसाई तथा इस्लामियों के द्वारा नष्ट किया गया तथापि दैवी कृपा से हम अब उस अत्यन्त उपलब्ध टूटी-फूटी सामग्री से ही अनादि काल से ग्राज तक के इतिहास का ग्रखण्ड सूत्ररूप इतिहास इस ग्रन्थ में दे पा रहे हैं।

पंचांगों में दिए गणनानुसार यद्यपि मानव-समाज का विद्यमान इतिहास लगभग दो अरव वर्षों का है। कुछ अन्य विद्वानों के अनुसार मानव के पूरे इतिहास का विद्यमान दौर २४८०० वर्षों से अधिक लम्बा नहीं है। उनका कथन है कि पृथ्वी पर के मानवी सभ्यता इससे पूर्व ६४००० बार प्राग, सूखा, बाढ़, तूफान, युद्ध ग्रादि संकटों से नष्ट होती रही। रामायण और महानारत में दो महान् संहारी युद्धों का वर्णन है। उनके पूर्व की घटनाएँ प्राणों में वर्णित हैं।

ऊपर कहे प्रत्येक युग में मानव की वैज्ञानिक प्रगति एवं अवनति होती रही। भाग्य का उत्थान और पतन व्यक्तिगत जीवन की तरह सामाजिक जीवन में भी होता रहता है। प्राचीन काल में वायुयान, अन्तरिक्षयान ग्रन्य ग्रहों से सम्पर्क, क्षेपणास्त्र बादि का प्रयोग विपुल मात्रा में होता रहा।

U

## कुछ मूलगामी शब्दों की व्याख्या

इस बन्द में दो बन्दों का बारम्बर प्रयोग हुआ है—बैदिक (संस्कृति) कोर ईम्बर (द्वारा सृष्टि-निर्माण इत्यादि)। इन दो शब्दों से सम्बद्ध कोर ईम्बर (द्वारा सृष्टि-निर्माण इत्यादि)। इन दो शब्दों से सम्बद्ध बाटिबबाद में कई सोग धनेक विश्वम या खाक्षेप खड़े कर देते हैं। अतः इस धारम्भ में ही उनका स्पष्टोकरण देना खादश्यक समभते हैं।

वैदिक संस्कृति, वैदिक प्रधा घादि की बात छिड़ने पर कुछ लोग वैदिक संस्कृति, वैदिक प्रधा घादि की बात छिड़ने पर कुछ लोग उनका ऐसा चर्च समाते हैं कि बार वेदों की जो संहिताएँ उपलब्ध हैं उनके दिन बातों का स्पष्ट रूप से निद्या है वे ही वैदिक और बाकी सब

पर्वदिन हैं।

वैदिक कवा में हमारा प्रयं अपर दिए प्रयं से पूर्णतया भिन्त है। वेद केवल को मात्र है। जैसे पीपल या वट जैसे विशाल वृक्ष का बीज। कोई विवत को कि उन वृक्षों के सूक्ष्म बीज में उस वृक्ष के फल-फूल, शास्ता-विकार पादि कुछ है ही नहीं तो वह ठीक नहीं होगा। बीज में वह सारी वृक्षवृद्ध समाई हुई होती है किन्तु मानव उसे पहचान नहीं पाता। ग्रतः हवाय कवन यह है कि उपनिषद्, पुराण, स्मृतिग्रन्थ, रामायण, महाभारत, मृतिग्रवा, प्रिन्यूबा, गुरुपरम्परा, उत्सव, वत, कथा-कीर्तन, सन्त-महान्याकों के प्रविचर्गत, जैन, बीड पादि पंच यह सारे उसी वैदिक बीज का कामाविस्तार होते के कारण 'वैदिक' जब्द में उन सबका ग्रन्तभीव है।

पतः वो लोग कहते हैं कि देदों में मृतिपूजा का उत्लेख नहीं है ग्रतएव मृतिपूजा प्रदेशिक है, हम इससे सहमत नहीं हैं। वैदिक संस्कृति में धर्मा-नम्म वर्ति स्व्यतिष्ठा, परोषकार प्रेरित कर्तव्यपालन का हो ग्राग्रह है। बाबों किसी प्रकार की पूजा, पाठ, ब्यान या जाप का कोई बन्धन नहीं है। क्षेत्रपालन और प्रयोजस्थ में श्रद्धा या निष्ठा बनी रहे इस हेतु यदि कोई पूजा-पाठ, बत, उपवास, जाप, याग आदि करना चाहेतो करें या न करें।

इसी प्रकार यह कहना कि शिवपूजन या शिव-प्रतिमा वेदों को सम्मत नहीं या वेदों में शिवजी का उल्लेख नहीं है उचित नहीं। ऐसे विवाद या तो पाश्चात्त्यों ने निर्माण किए हैं या शैव-वैष्णव ग्रादि भेद उत्पन्न करने वालों ने। जब वैदिक परम्परा में राजा विष्णुभगवान् का प्रतिनिधि होता है श्रोर हरहर महादेव का नारा लगाकर शश्रु पर क्षत्रिय वैदिक परम्परा की सेना टूट पड़ती है तो क्या शिवजी वैदिक प्रणाली के देव नहीं हैं ? हिन्दू, सनातन, ग्रायं संस्कृति की परम्परा में सम्मिलित सभी बातें वैदिक हैं। यदि किसी को कभी शंका ग्राए कि फलानी वात वैदिक प्रणाली की है या नहीं तो वह योचें कि क्या वह प्रणाली ग्रनादि काल से चलती ग्रा रही है श्रीर शिष्टसम्मत है। 'महाजनो येन गत: स पन्या:' यह उसकी पहचान है।

वेदों में इस विश्व की जटिल यन्त्रणा का विवरण मात्र है जैसे किसी दूरदर्शन, ग्राकाशवाणी, मोटरगाड़ी धादि की पुस्तक से केवल उस विणिष्ट यन्त्र की गतिविधि का ही उल्लेख होता है। वेदों में भी किसी मृति या निराकार के पूजा का उल्लेख नहीं है, वह इसलिए कि वेदों का तह विषय या उद्देश्य नहीं है।

विविध देवतामूर्तियों के बाबत भी कुछ लोग सजानवण साक्षेप उठाते हैं। बैदिक परम्परा में मूर्तिपूजा करो, ऐसा सादेश नहीं है और मत करो, ऐसा प्रतिबन्ध भी नहीं है। सतः प्रत्येक व्यक्ति की रुचि या कुलरोति के सनुसार वह यदि राम, कृष्ण, हनुमान, दुर्गा, पावंती, शंकर, दत्तात्रेय, चंडी सादि किसी एक या अधिक देवता की भिक्त करता है तो इसका सर्थ यह लगाना भूल होगी कि वह केवल एक विशिष्ट देवता की ही धाराधना कर रहा है। बैदिक संस्कृति में कोई भी भूति एक विशिष्ट देवता की नहों कर समूचे ईप्वरी शक्ति की प्रतीक होती है। प्रत्येक मूर्ति में सारा देवत्व समाया हुआ बैदिक प्रणाली के लोगों को दिखाई देता है। ''एक तत् सत् विश्वाः बहुधा बदित या पश्यक्ति''—यह नियम यहां लागू है। ईमाई या इस्लामी व्यक्ति इसे समक्ष नहीं पाते। बैदिक संस्कृति में ३३ कोटि देवों का उल्लेख सुनकर उन्हें बड़ा सटपटा-सा लगता है। सारे बराचर के कण-कण में ईप्वरीय शक्ति समायी होने के कारण वह विविध हप में धानि

XAL.COM.

प्रस्ति, तृप्तान प्रादि किसी भी रूप में प्रति विनाशकारी या महान् महाय्यकारों भी हो सकती है-यह तथ्य धनेकानेक देवमूर्तियों द्वारा वैदिक संस्कृति में प्रकट किया गया है। यतः 'बंदिक' का मुभिप्राय दीघंकालीन सनातन परापरा से है।

इस्लामी या ईसाई परम्परा भी वंदिक कहलाई जा सकती है यदि उनके कुछ ग्रमेदिक हठ या दुराबह छोड़ दें तो। इस ग्रन्य के कई श्रध्यायों ने वह स्याप्ट किया गया है कि साज जो अपने आपको इस्लामी या ईसाई मानते हैं वे वैदिक परम्परा करने वाले दादा-परदादाओं की हो सन्तान है। प्रतः उनको परिभाषा, परम्परा, त्योहार, रीति-रिवाज सारे वैदिक होते हुए भी वे घरने प्रापको बैदिक परम्परा के विरोधक या शबु मान

रहे है, यह उनकी बड़ी भारी भूल है।

वर्तमान प्रणाली में लोग हिन्दू, मुसलमान, सिख, ईसाई ऐसा उल्लेख करके उनके इस विज्ञास को प्रकट करते हैं कि मानो प्रन्य पंथों जैसा हिन्दू भी एक पंच है। यह सरासर मूल है। वे सारे तो केवल पंथ है किन्तू हिन्दू धर्म है। हिन्दू दूसरों के बराबरों का पंच नहीं है। 'हिन्दू' या बैदिक ष्टाचार यह पंच न होकर समस्त मानवों का धर्म है। वैदिक धर्म की इस्ताम, इसाई बादियों की तुलना में कई विशिष्टता हैं जैसे—(१) वैदिक हिन्द-प्रणाली में प्रास्तिक से नास्तिक सारे हो सम्मिलित होने के कारण किसी पूजा-पाट का बंधन किसी पर नहीं है। (२) वैदिक प्रणाली व्यक्ति-निष्ठ न होने के कारण मुहम्मद या ईसाई जैसे किसी एक व्यक्ति से जकड़ी हुई नहीं है। (३) मुहस्मद या ईसा जैसा एक व्यक्ति को सर्वगुण-सम्पन्न या सर्वज्ञानी मानकर उसी के शरण जाग्री या उसी का श्रेष्ठत्व मानो यह द्रायह या हठ वैदिक परम्परा को कतई सम्मत नहीं। यहाँ तो भाजादपि मुमापितं प्राह्मम्'-यह परिपाटी बलती है। (४) व्यक्ति-विशेष के सारे पाप-कभी का बोक इस्लाम में मुहम्मद पैगम्बर को ग्रीर इंसाई-परम्परा में ईसा को सीपा गया है। वैदिक परम्परा में तो प्रत्येक व्यक्तिको निकी पाप-युष्य का दुरा या प्रच्छा फल अपने आप भोगने की बात कही है। (१) प्रत्येक जन्मे हुए व्यक्ति का प्रपने धाप हिन्दू धर्म म इसलिए यन्तभाव है कि जन्मे हुए प्रत्येक व्यक्ति का धपना-प्रपना देवदत्त

कर्तव्य निभाए बिना छूटकारा है ही नहीं। 'जन्मना जायते श्द्रः संस्कारात् हिज उच्यते!—इस मनुस्मृति के वचन से भी स्पन्ट है कि जन्म पावा हुया प्रत्येक व्यक्ति णूद-स्तर यानि (प्रारम्भिक कक्षा) से ग्रपना हिन्दू, वैदिक प्रणाली का जीवन प्रारम्भ करता है। मुसलमान ग्रौर ईसाई परम्परा में प्रत्येक व्यक्ति कृतिम दीक्षा या सुत्ना या बप्तिस्मा जैसे विधि द्वारा मुसलमान या ईसाई घोषित कराया जाता है। उस विधि के पूर्व वह व्यक्ति ग्रोर ग्रन्य सारे ही जन जो स्वेच्छा से ईसाई या मुसलमान न वने हों वे सारे हिन्दू ही हैं। ऐसे मुद्दों से वर्म और पंथ का भेद स्पष्ट होता है। यतः हिन्दू, सिख, ईसाई, मुसलमान, पारसी भ्रादि समानाची उल्लेख करने वाले व्यक्तिको सज्जानी ही समभा जाना चाहिए। हिन्दू या वैदिक प्रणाली सबसे अपर, सबसे श्रेष्ठ ग्रोर समस्त मानवों की माता के समान है। इसमें कोई भेद-भाव नहीं है। छूत-ग्रछूत का सार्वजनिक भेद भी बैदिक प्रणाली को सम्मत नहीं है। स्त्रियों का मासिक धर्म या किसी व्यक्ति की मृत्यु पर उसके घरवालों ने सूतक आदि का पालन करना, या घर में प्रसृति के पश्चात् कुछ दिन घर ही घर में छुग्राछूत का बंधन पालना यह तो वैशकीय स्वच्छता और संसर्ग से रोग-जन्तुओं का प्रसार न हो इस दृष्टि से लगाए गये बंधन हैं। किन्तु घर से बाहर के सार्वजनिक व्यवहार में छुग्राछूत का भेदभाव वैदिक प्रणाली में विदित नहीं है।

कुछ व्यक्ति वैदिक प्रणाली को ठीक प्रकार समभ न पाने के कारण ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि हिन्दू माता-पिता से जन्म पाया हुआ व्यक्ति हिन्दू कहला सकता है अन्य कोई अपने आपको हिन्दू नहीं कह सकता। मुक्ते एक व्यक्ति मिले जो हिन्दू धर्म की विशेषताएँ प्रपने परिचितों में दोहराते रहते हैं। वे व्यावसायिक दौरे पर केनडा गये। वहाँ योग और हिन्दू-दर्शनशास्त्र ग्रादि पर बात छिड़ी तो वैदिक प्रणाली से प्रभावित एक गौरकाय कैनेडियन महिला ने उनसे कहा कि 'मैं हिन्दू बनना चाहती हूँ'। उस पर यह व्यक्ति (जो अपने आपको वड़ा हिन्दुत्ववादी समकता था) ने कहा "नहीं बाबा नहीं भाप हिन्दू नहीं बन सकती। हिन्दू कुल में जन्म लेने वाला ही हिन्दू होता है।"

में यदि उनके स्थान पर होता तो मैं तो उस महिला को मनु महाराज

XAT.COM:

के बाधार हे कहता कि "जन्मा हुया प्रत्येक व्यक्ति हिन्दू ही होता है" मतः बाप हिन्दू तो है ही। सौकिक दृष्टि से बदि धाप अपना संकुचित ईसाई पंच क्षंत्रकर किनात हिन्दुधारा वें प्रकट रूप से सम्मिलित होना चाहती हैं तो भी काप केवल प्रत्येक से कहा करें कि मुक्ते प्राप्त से ईसाई न कहा जाए, मैं हिन्दू हूँ । हिन्दू धर्म में प्रवेश सबसे झासान है । जो जन्म पाता है सो तो हिन्दू है हो। किन्तु दुनियादारी के व्यवहार में जो ईसाई या इस्लामी पंथ त्यागकर प्रयते धायको हिन्दू कहना गुरू कर दे वह हिन्दू बनता ही है। नेवल कहना हो पर्याप्त है। हिन्दू होने से कोई किसी को रोक नहीं सकता। नवका हिन्दू धर्म में स्वायत है। किन्तु मोर मधिक प्रकट रूप से कोई अपने बापको हिन्दू बहलवाना चाहता है तो वह समाचार पत्रों में घोषणा प्रकाशित करदा दे कि-माज से मैं युपने मापको हिन्दू मानता हूँ मत: सारे लोग सुमें हिन्दू समझकर मेरे से व्यवहार करें। यदि किसी धार्मिक विधि से कोई हिन्दू दनना चाहे तो किसी भी भाषंसगाज मन्दिर में या वस्बई के नमुराधन संस्थान में होन हवन घोर वैदिक मंत्रोच्चारण के साथ हिन्दू बना निया बाता है। यतः मुक्ते यह दृढ़ प्रतिपादन करना है कि जन्म पाया हुआ अन्येक व्यक्ति हिन्दू है बाहे उसके माता-पिता अपने आपको ईसाई या

इस बन्द में 'ईम्बर' वा 'ईम्बरीब' ऐसा उल्लेख हमने जब भी जहाँ भी किया है वह इस कृष्टि को निर्माण कर चलाने वाली कर्ता, वर्ता, दाता गोंस्त का निर्देशक है।

इस्लामी भी कहलाते हों। हिन्दुत्व का विरोध न करने वाले सारे हिन्दू ही हैं।

इम जानते हैं कि इस प्रन्य को पड़ने वाले बाचक नास्तिक भी हो सकते है। वे इंक्टर का धर्व प्रार्थना से प्रसन्त होने वाला और निन्दा से कुट होते बाला व्यक्ति-ऐसा न से । ईश्वर बैसा है भी नहीं कि वह किसी के स्पूर्ति ने काने कदम बढ़ाए और निन्दा सुनकर मृह फेरले। इस विश्व का विशंव कर बताते वाली शक्ति एक सम्यक्त निष्पक्ष यन्त्रणा भी हो हरती है। यतः इस बन्ध के सभी प्रास्तिक या नास्तिक वाचक ईश्वर-बन्दन्द्री प्रपत्नी-प्रपत्नी कल्पनाएँ निस्संकीच कायम रखते हुए इस ग्रन्थ में वस्ति उच्छो का प्रहण करें या समस सके ऐसी तकंशुद्ध भीर तकंशिद मुशिका है है। वह बन्य लिखा जा रहा है।

## नये तथ्य एवं नया ढाँचा

सामान्यतया किसी नए ऐतिहासिक प्रकाणन का समाचार सुनते ही आम धारणा यह होती है कि उसमें वही पुरानी बातें आगे-पीछे करके लिख दी गई होंगी। किन्तु यह ग्रंथ अन्य सारे इतिहास ग्रन्थों से एकदम भिन्त है। इस ग्रन्य में प्रस्तुत की गई शोधसामग्री, पग-पग पर दिए गए तक और विश्व-इतिहास का बताया हुआ ढाँचा एकदम अपरिचित, अद्भृत और मनोहारी प्रतीत होगा।

जनता को इस बात की जरा भी कल्पना नहीं है कि ईसाई, इस्लामी ग्रीर साम्यवादी (कम्युनिस्ट) लोगों ने स्वार्थ, ग्रजान, दुराग्रह ग्रीर कुटिल कुरिसत हेतु से विविध घटनाओं को तोड़मरोड़कर उलटे-सीधे कम पौर सिद्धान्तों में लपेटा हुआ जो इतिहास प्रस्तुत किया है वह सर्वया ग्रयोग्य, भ्रमपूर्ण, असत्य भौर ग्रहितकारी है।

दुराग्रही, सताकिक भाव से इन लोगों ने ईसवी पूर्व ४००४ वर्ष से सभ्यता का ब्रारम्भ मान लिया।

तत्पश्चात् किसी एक सिकन्दर, ईसामसीह, मुहम्मद वा कार्ल मार्क्स को उन्होंने इतिहास के खुंटे का या मानवों के बाद्य गुरु का पद दे दिया।

उस कल्पित भाद्यगुरु के पूर्व का सारा इतिहास विधमियों, काफिरों या पूंजीपतियों का मानकर उसे धिक्कारते हुए वे नष्ट करते रहे।

जो ईसाई हैं उनका तो कहना ही क्या है ? वे इतना भी नहीं जानते (भौर जानना चाहेंगे भी नहीं) कि ईसामसीह एक काल्पनिक व्यक्ति है।

उधर युगयुगान्तर के इतिहास का प्रकट करनेवाले संस्कृत पुराणों को उन्होंने इसलिए दुलंक्षित किया कि उन्हें ना तो पुराणों में वर्णित व्यक्ति भीर घटना थों से कोई घातमीयता यी भीर न ही उन की भाषा संस्कृत से।

XALCOM.

प्रदीर्थं परवशता में स्वयं प्रपना चात्मविश्वास घौर ग्रधिकार लो बंटने के कारण जबुहारा निसे गए इतिहास को ही प्रमाण मानने की प्रवृत्ति हिन्दू-समाद में भी छा गई। साथ ही भात्महीनता की भावना से समस्त हिन्दुसमाज प्रस्त होने के कारण प्राचीन संस्कृत-साहित्य को नगण्य समभना, नगर, किते, प्राप्ताद, महल, मन्दिर मादि जिस कुशल कारीगरी ने बनाए जाते वे उस स्थापत्यविद्या को भूल जाना, प्रायुक्ट का अव मूल्यन कर उसकी जिला बन्द कर देना या डॉक्टरी भीर यूनानी विद्या की भरपूर निनावटवाला प्रायुवेंद सिलाना -ऐसे राष्ट्रीय प्रवहेलना के अपराध स्वतन्त्र भारत के हिन्दू-जासक भी कर रहे हैं।

यवपि परायों का शासन समाप्त हुआ है भारतीयों ने पराई शासन-ववासी क्यों-को-त्यों चात् रखी है। क्योंकि पराधीनता में ब्रात्मविश्वास नष्ट हो जाने के कारण जकड़नेवाली वेडियाँ ही जीवनाधार मानने की प्रवृत्ति बनती है । हिन्दू-पत्रकार ग्रीर समाचार पत्र पाश्चात्त्यों का ग्रन्धानु-करन करने में नग्न है। पाश्चात्य पत्रकार जिस वार्ता को नगण्य या इनसनातों नानते हैं मारतीय पत्रकार भी उस बार्ता का ठेठ वैसा ही म्ह्यांकन करते रहते हैं।

ऐसे बोर निरामाजनक परिस्थिति में इस ग्रन्थ द्वारा बैदिक संस्कृति का सहो स्वरूप एवं प्राचीन विश्वव्यापकता को ज्ञात कर पाठकगण गौरव छनुमद करेंगे घोट प्रकर्मण्यता तया उदासीनता को त्यागकर अधिक उलाही धोर कार्यप्रदण दर्नेने, ऐसी में आका करता हूँ।

विम्ब की प्राचीनता का उदाहरण लें। हमारे भारतीय पंचांगों के अरम्ब में युगों-युगों का जो हिसाव दिया होता है, उसके अनुसार सृष्टि-इत्यति बात में भाजतक १, १७, २६, ४८, ०६४ इतने वर्ष लगभग वीत वप है। बार्जनिक पारचास्य भौतिक शास्त्रियों का भी यही हिसाब है।

हुच भारतीय विद्वानों का मत है कि कृतयुग और तत्पण्यात् अन्य युगों का काल कमशः ४८०० वर्ष, ३६०० वर्ष, २४०० वर्ष और १२०० वर्ष ही माना जाना चाहिए। किन्तु स्दू पारंपरिक मत के अनुसार ऊपर लिखी करवाएँ देवी बची की होने के कारण उन्हें ३६० से गुणा करने से प्रत्येक युग या काल मानवी वर्षों में प्राप्त होता है।

जैसे भी हो वे दोनों हिसाब पाश्चात्त्य विद्वानों के कल्पित अनुमान से कहीं सधिक हैं। पाण्चात्त्य विद्वान् तो यह समझते रहे हैं कि विश्व का निर्माण ४००४ वर्ष ईसापूर्व हुम्रा। श्रीर तत्पश्वात् जगली अवस्था के मानवों में कुछ सुवार होने के कारण कुछ संस्कृत-साबी गडरिये भेड़ चराते-चराते ई० पू० १२०० के लगभग जो घंटसंट गीत गुनगुनाये, दे हैं वेद। मंबसमूलर-प्रणीत उसी निष्कर्ष को पूर्णतया सही मानकर भारतीय पीर विदेशी विद्यालयों में संस्कृत-साहित्य का ग्रध्ययन एवं संशोधन हो रहा है। भारतीय और विश्व के इतिहास से यह कितनी बड़ी खिलवाड़ है। शत्रु-लिखित इतिहास को प्रमाण मानने से कितना घोखा होता है उसका वह एक स्थूल उदाहरण है।

वेद श्रीर वेदों की भाषा संस्कृत देवदत्त हैं, ऐसा वैदिक परंपरा कहती है। उसकी पुष्टि की अपेक्षा किश्चियन यौरोपीय विद्वानों से नहीं करनी चाहिये। वे कौन होते हैं ? कालमर्यादा-सम्बन्धी उनके दृष्टिकीण सदा ही बड़े संकुचित रहे हैं। उनके 'हां' या 'ना' को महत्त्व देने से काम नहीं चलेगा। ईसापूर्वकाल के इतिहास-सम्बन्धी श्रध्ययन, संशोधन की उनकी पद्धति दोषपूर्ण है।

तपस्वी, निस्वार्थी ऋषिमुनियों द्वारा प्राचीन वैदिक नाङ्मय में उद्त स्बिट-निर्माण, वेद-प्राप्ति ग्रादि की परंपरा ग्रधिक विश्वसनीय है।

ऋषिमुनियों द्वारा कही गई परंपरा ही सही है इसका एक और बड़ा प्रमाण यह है कि सारे विश्व में उस परंपरा के य स्तित्व के चिह्न पाये जाते हैं। वैदिक परंपरा ही विश्व के समस्त इतिहास की जड़ होने के कारण सारे तथ्यों में वही सूत्र पाथा जाता है। इस ग्रन्थ के पूर्व विश्व की विविध भाषाएँ, देवता, रीतिरिवाज भादि में दीखने वाली समानता का कारण या रिश्ता धाजतक पता नहीं लगता था। इस ग्रन्थ में हमने यह दर्शाया है कि विगवभर के समस्त जन सृष्टि-उत्पत्ति समय से महाभारतीय युद्ध तक लगातार वैदिक संस्कृति से ही पले, पोसे होने के कारण उनमें एक प्रटूट रिश्ता दीखना स्वाभाविक ही है। विश्व-इतिहास की एक विशाल उलभन का यह कितना सीघा-सादा किन्तु अमील श्रीर सर्वव्यापी उत्तर है!

उदाहरणार्थं यहूदी, किश्चियन एवं इस्लामी समस्त परंपराएँ तथा

आधार पर वे उन पर शांति से मनन चिन्तन करते रहें। हो सकता है कि

वही बातें श्रामे चलकर बड़ी तथ्यपूर्ण और उपयुक्त प्रतीत हो।

उनकी परिभाषाएँ ब्राचीनतम वैदिक इतिहास के संदर्भ में ही समभी जा सकती है। वे सभी वैदिक महाधारा से बिछड़ी उप-निदयों हैं। सागे चलकर इसी ग्रन्थ के एक प्रध्याय का शीर्षक है "जनता कितना इतिहास जानती है ?" उसमें ऐसे कई बातों का उल्लेख है जो बाजकल के विद्वानों के लिए विष्य सगस्या बनी हुई हैं किन्तु जिनका हल वैदिक परंपरा के रिण्ते से भट पाया जाता है।

पाठकों की प्रतिक्रिया

बतंमान मान्यताओं के सन्दर्भ में इस ग्रन्थ में उद्ध्त तक ग्रीर प्रमाणों से पाठक चीन आएंगे। कई विवरण पढ़कर उन्हें सुखद आश्चर्य-सा लगेगा । तथापि इस ग्रन्थ में प्रस्तुत भरसक प्रमाण भीर ऋमवद तकों के बाधार पर बन्ति विश्व के ब्रादि से झाजतक के इस अखंडित इतिहास का महत्त्व कुछ समय पश्चात् क्षोग जान पाएंगे । जैसे यूरोप में गैलीलियोः बाईन्टोन बादि के सिद्धान्ती पर लोगों ने प्रथम अविश्वास प्रकट किया, वहलका मचा। लोगों ने भला, बुरा कहा। किन्तु सब उन्हें अप्रगण्य वैज्ञानिक नाना जाता है। विविध ऐतिहासिक ग्रंथों द्वारा मैंने समय-समय पर जो क्रांतिकारी सिद्धान्त प्रकट किए, उन पर वैसी ही जनप्रति क्रिया रही।

#### साधनों का अभाव

इस ग्रन्थ की व्याप्ति लुप्त-गुप्त विश्व-इतिहास के ज्ञानकोश की तरह है। ऐंदे सर्ववार्या प्रन्य के लिए धन तथा ग्रन्य साधनसामग्री, संदर्भ-सुविधा, लियक, प्रनेक प्रत्य महायक प्रादि की प्रावश्यकता होती है। इनमें से मुक्ते बुद्ध भी उपलब्ध नहीं था : केवल मेरा मस्तिष्क भीर मेरी लेखनी यही दो भेरे नाइन रहे हैं।

#### शांति से विचार

इस क्रम में कही गई कई बातें एकदम नयी होने के कारण पाठकी का घटपटी या पविषयसनीय प्रतीत हो सकती है तथापि उद्धृत प्रमाणों के

सोने की ढली वस्तु बनते ही तप्त होती है। स्पर्ध करने पर हाय जलता है। किन्तु ठंडी हो जाने पर बड़ी उपयुक्त और गोभायमान होती है। उसी प्रकार इस ग्रन्थ में दिये चौंकानेवाले तथ्य कुछ समय के पश्चात् ठण्डे ग्रीर शांत मन से सोचने पर ग्राह्म, लाभकारी ग्रीर गौरवणाली प्रतीत होंगे। अतः लेखक को पाठकों की प्रतिक्रिया जानने की कोई त्वरा नहीं है। पाठक भी इस ग्रन्थ में प्रस्तुत तथ्यों पर ग्रपनी-ग्रपनी प्रतिकिया व्यक्त करने में धांधलीन करें। हर नए मुद्दें को अपने-अपने हृदय की तह में उतरने दें भ्रौर उसपर ध्यानपूर्वक विचार करें।

C

XAT.COM

## इतिहास का 'एक मेव केन्द्रीय स्रोत'—सिद्धान्त

विश्व के ऐतिहासिक साहित्य में यह प्रत्य प्रपने घनेक विशिष्ट गुणों के बनोक्षा धीर घडिलोग सिंह होगा। इस प्रत्य में यह दर्शाया गया है कि विश्वास धीर घडिलोग सिंह होगा। इस प्रत्य में यह दर्शाया गया है कि बानवी इतिहास सौरिया, घसोरिया पादि घनेक विभक्त राष्ट्रों से नहीं चिनवी एक देवी स्रोत के प्रविभक्त वैदिक कुटुंब से धारम्भ होता है। इस चन्च में प्रवय में प्रवय में प्रवास कार मानव के घादि से घाजतक का इतिहास अखंड रूप में चम्च में प्रवास कार मानव के घादि से घाजतक का इतिहास अखंड रूप में चम्च में कार मानव के घादि से घाजतक का इतिहास अखंड रूप में चम्च की कई समस्याओं का शोध कर उनका उत्तर भी इस प्रत्य में दिवा गया है—बहु इस प्रत्य की तीसरी विशेषता है। चौथी विशेषता यह है कि दर्तगान इतिहास-संकोधनपद्धति के कई दोष इसमें चिनत कर सही संकोधनपद्धित क्याना दी गई है।

बन्ध-केलन की किन के अनुसार या तात्कालिक आवश्यकतानुसार बीच में ही कही ने विवेचन गुरू कर कुछ इधर-उधर की घटनाओं या पहल्खों की चर्चा कर समिकांश ऐतिहासिक ग्रन्थ कुतकृत्यता मान लेते हैं। एक या दो सहस दयों से आचीन घटनाओं की स्पष्ट कल्पना भी सानान्य इतिहासकारों को नहीं होती। अतः लाखों, करोड़ों वर्ष पूर्व भारत्म हुए भानदीं इतिहास का छ। य तक का तफसील सुमूत्र हुप से कथन करने बाने इस प्रत्य का विशेष महत्त्व है।

ब्रह्मतस्ववेता प्रत्येव वस्तु का प्रारम्भ 'एकमेव प्रद्वितीयं ब्रह्म' से मानते हैं। भौतिक शास्त्रवेता भी विद्युत्, वायु, जल, प्राक्षणक्षमता पादि विविध भौतिक शक्तियों का स्रोत एक मूलतस्य को ही मानते हैं। यतः इस मूल नियम के प्रमुखार नानवी इतिहास का प्रारम्भ भी एक मूल स्रोत से ही होना स्वाभाविक था। तथापि आज तक के इतिहासों में यह तथ्य नहीं पाया जाता। डार्विन साहब के अनुयायी प्रतिपादन करते हैं कि विश्वभर के विविध बनों में रहने बाले मकंट यदाकदा यथाकथा मानव बनते रहे। दूसरे कुछ इतिहासकार यकायक सीरिया, ग्रसीरिया ग्रादि खंड राज्यों से इतिहास का कथन आरम्भ कर देते हैं।

ग्रतः प्रथमतः यह जानना ग्रावश्यक है कि सौरजगत् ग्रीर मानव का उद्भव यद् च्छया, ऊटपटांग, ग्रव्यवस्थित प्रकार से न होकर सुनियोजित एवं व्यवस्थित ढंग से ही हुग्रा। इसे ही हम इतिहास क्षेत्र का 'एकमेव केन्द्रीय स्रोत' सिद्धान्त कहते हैं। ग्राचुनिक काल में इस सिद्धान्त को प्रस्तुत करने वाला यह प्रायः पहला ग्रन्थ है।

लाखों वर्ष पूर्व 'कृत' युग से मानवी इतिहास का बारम्भ हुन्ना । 'कृत' का अर्थ है कि स्वयं ईश्वरी शक्ति द्वारा पूरी सिद्धता से घड़ा हुआ। जिसमें जल, वनस्पति स्रौर पश्झों के पश्चात् मानव की एक या सधिक शिक्षित पीढी निर्माण की गईं। उसी समय वेद भी दिए गए। वेदों की भाषा संस्कृत होने के कारण संस्कृतभाषा भी प्रारम्भिक पीढ़ियों को पढ़ाई गई। उसी तरह जिस प्रकार माता-पिता सन्तान को भाषा अवगत कराते हैं। इसी कारण वेद और संस्कृतभाषा समस्त मानवों को मूल दैवी देन है। प्रचलित इतिहास-ग्रन्थों में इस महत्त्वपूर्ण प्रारम्भिक तथ्य का उल्लेख तक नहीं है। विश्वयस्त्र को इस प्रकार पूरी तैयारी से चला देने के पश्चात् भगवान् दूर खड़े हो गये। यह हम कैसे सिद्ध करते हैं ? तत्सम उदाहरण लेकर। जिसे आंग्ल भाषा में method of analogy यानि तत्सम द्वारा निष्कषंपद्धति कहते हैं। इतिहास के संशोधन में इस पद्धति का बड़ा महत्त्व है। जैसे नाटककार नाटक शुरू कराने के पश्चात् दूर प्रेक्षकों में जा बैठता है। जैसे (umpire या referee यानि) क्रीडा-निर्णायक सेल शुरू होते ही दूर रहकर निरीक्षण करता रहता है वैसे ही विश्वयन्त्र चला देने के पश्चात् भगवान् भी निरीक्षणार्थं दूर बैठ गये। इस नुक्ते पर अध्यात्म और इतिहास दोनों सहमत हैं। दोनों का निणंय एक ही है। दोनों एक ही बिन्दु पर पहुंचकर कहते हैं कि बस यही धन्तिम मुकाम है। इसके पार और कुछ नहीं है। सारी विद्याओं की चरम सीमा एक ही बिन्दू पर केन्द्रित होती है।

इस ऊपर कहे लिखाना का यह एक और उदाहरण है। साथ ही वह हमारे कवन के सत्याचार की कमोटी भी है। क्योंकि यदि ग्रह्यात्म और इतिहास धयने निजी भिन्न भागों में एक ही समान बिन्दु पर पहुंच जाते हैं तो

'एक तत् सत् विष्ठाः बहुधा बदन्ति' की सत्यता जान पड़ती है। मतः कोई भी समुबा इतिहास ब्रध्यात्म से ही प्रारम्भ होना चाहिए। कितना हो बच्छा हो यदि इतिहास का यह एकमेब वैदिक केन्द्रीय स्रोत का सिद्धान्त बन्तर्रोगत्वा समस्त मानवों को वैदिक संस्कृति के सूत्र में फिर चिरो नके। बोलचान में संस्कृत-भाषा का प्रयोग, संस्कृत-भाषा के माध्यम के पुन: गुरुकुन-जिला का प्रसार, गुण-कर्म-विभागी चातुर्वण्यं धर्माश्रम बाला समाज; सम्पूर्ण विका का एक राष्ट्र जिसमें प्रत्येक मानव विना किसी पासपोट या ब्हीसा के पृथ्वी के किसी भी भाग में बिहर सके, आयुर्वेद का बलार बादि वैदिकवीवनप्रणाली द्वारा 'वसुधेव कुटुंबकम्' की भावना को प्रत्यापित करना ही सबका लक्ष्य भीर ध्येय होना चाहिए। इस प्रकार इतिहास के भी कुछ प्रवक्त सीसकर जीवन में ग्रधिक सुधार, सुख-समृद्धि स्था एकता ताने की घेरणा प्रत्येक व्यक्ति में जागृत होनी चाहिए। इतिहास-शिक्षा को केवल यत पीड़ियों के जीवन की जानकारी तक ही सीमित रचना उचित नहीं। इसी कारण केवल गत घटनाओं की काल-क्यानुकार रह समाने वाले को ही इतिहासवेत्ता नहीं मान लेना चाहिए। देसना यह होगा कि क्या उस व्यक्ति में ऐतिहासिक तय्य, निष्कर्ष ग्रीर बटनायों से विक्ष्य के सम्मुख कोई सुधार का प्रस्ताव सुभाने की प्रज्ञा है ? म्या एतिहासिक तस्य निष्कषं धौर घटनाएँ जैसी-की-वैसी सत्यस्वरूप में निकने की, पढ़ाने की या जलकार कर जनता और सरकार के सम्मुख बस्तृत करने को हिम्मत है ? वे गुण सुनने में भले ही ब्रासान लगें, किन्तु प्राचरण में वहें कठिन हैं।

## मानवी इन्ट्रियों की सीमित शक्ति

वह दन्य पहते समय एक बात को ध्यान में रखना योग्य होगा कि मानव को दृष्टि, खोव, झाल बौर मस्तिष्क ग्रादि की अमता सीमित होती है। भागद को जिनमें जानेन्द्रिय दिये गये हैं वे कदाचित् विश्व के सारे तथ्य

श्राकलन भी कर न पाते हों। इसका एक उदाहरण लें। कल्पना करें किसी व्यक्ति को नाक नहीं है या फैत्य जैसे रोग से बैकाम होने के कारण वड़ सुध नहीं सकता। तो ऐसा व्यक्ति प्रदृश्य फूल, कपूर, प्रगरवत्ती, मृतशरीर आदि का अस्तित्व जान नहीं सकेगा क्योंकि उसे एक ज्ञानेन्द्रिय कम है। इस उदाहरण से हमें पता चलता है कि इस प्रसीम विश्व में ऐसे प्रनेकानक रहस्य हो सकते हैं जिनको जान लेने वाले जानेन्द्रिय मानवी शरीर में श्चन्तर्भृत न हों।

## ज्ञान के प्रत्येक क्षेत्र में उलझनें हैं

हमारी सीमित क्षमता के कारण हम इस बात की कल्पना नहीं कर पाते कि प्रशिक्षित स्त्री-पुरुष निर्माण कर विधाता ने मानवी व्यवहार कैसे आरम्भ किए ? तथापि ऐसी उलक्तनें सभी क्षेत्रों में हैं, जो हम अभी तक सुलभा नहीं पाए हैं। उदाहरणार्थ वनस्पतिशास्त्री यह नहीं बतला पाते कि बीज पहले निर्माण किया गया या बृक्ष ? जीव विज्ञानी नहीं जानते कि अण्डा पहले हुआ या पक्षी ? हम व्यवहारी मानव यह निश्चित नहीं कर पाये हैं कि फल-प्राप्ति कर्म से होती है या दैव से ? भौतिक शास्त्रियों की समस्या है कि प्रकाश किरण रूप में फैलता है या कण कण से ? सागर-विज्ञानी कह नहीं पाता कि विश्वभर की नदियाँ हर पल सागर में ग्रसीम जल गिराती रहती हैं फिर भी सागर में कभी बाढ़ क्यों नहीं पाती? डॉक्टरों को ग्रव तक यह पता नहीं चला है कि शरीर में ग्रात्मा कहां निवास करती है। रोग-परीक्षक डॉक्टर जहां एक तरफ यूक को अति गन्दा रोग-प्रसारक पदार्थ कहता है दूसरी तरफ प्रपनी प्रेमिका के होंठों को चूमते हुए उसी थूक को अधरामृत कहता है। ऐसी कितनी ही बातें मानवी तकंशिक से बाहर हैं।

## सृष्टि को ईश्वर-निर्मित ही मानना होगा

उन सभी प्रक्तों का उत्तर हम इस ग्रन्थ में दे रहे हैं कि ईक्वर ने बीज और वृक्ष, अण्डे और पक्षी, स्त्री-पुरुष और कुछ शिशु धादि एकसाथ ही निर्माण करके प्रजोत्पत्ति के चक्र को चलाया। वस्तुतः यह चक्र ही है।

इसमें सूर्य, बाइमा, पृथ्वी मादि सारे गोलाकार है मौरसारे पूम रहे हैं। इस बिग्ब की हुम जैसा पाते हैं उसी के घत्तर्गत हमें घपना जीवन साध मिना पहता है। जवाहरणार्थ स्त्री की ही गर्भधारण क्यों होता है ? पुरुष की वयों नहीं होता है दलका उत्तर यही होगा कि भाई ! ईएवर की इस लीला को सममना या बदलना मानव के बम की बात नहीं है। विश्व-बह्याण्ड के ऐते घटेकानेक समस्याची का रहस्य मानव कभी समक नहीं पायेगा। कत इतिहास के क्षेत्र में भी सारे प्रमाणीं की देखते हुए हमें यह मानना पकता है कि मानव के लाय हो केट घोर वेटों की भाषा संस्कृत इनका भी धरतो पर बनतरण हुआ भौर वही मानवी इतिहास का प्रारम्भ है।

## मानव की प्राचीनता

इस धरती पर मानव का निर्माण कब हुआ ? कोई सध्यापक-प्राध्यापक इस इक्ट का सही उत्तर दे नहीं पाता। फिर भी वह यह कहकर काम चला नेता है कि "परे भाई जैसा भी हो हम गत २-३ सहस्र वर्षों का जो इतिहास क्रू सकते है वही बहुत है"।

पाण्यात्य विद्वान् तो कई घटकलें समय-समय पर प्रकट करते रहते 1 7 Museum of National History, cleveland, ohio, USA का बहुका है कि बूरोप, प्रफॉका घीर एसिया में प्राप्त होने वागे प्राचीन बन्तरबाव प्रवर्तेयों ने जीवस्थित प्रधिकाधिक प्राचीन प्रतीत होती जा रही है। बासव कीते उत्कान्त हुमा यह एक जटिल समस्या बनती जा रही है। कीय जात है एक कोटि वर्ष पूर्व मानव किन-किन विविध प्राणियों से उत्काल हुए। भीर उनका यापस का कम या नाता क्या था समक्त में नहीं माना ।"

## वेदिक संस्कृति की विश्वव्यापकता

बावस्य हो हिन्दू सस्कृति कहलाती है वही आयं, वैदिक या सनातन यो करमानी है। विका के घारम्भ से उस सभ्यता का मूलस्थान गगा-

यमुना से या तिब्बत से ह्वोल्गा तक का था। तिब्बत यह त्रिबिच्टप (यानि 'स्वर्ग') शब्द का अपश्रंभ है। तिस्वत, मानससरोवर, केलासपर्वत, गंगा स्रोर ऋषीय (Russia रशिया) इनका महत्त्व उसी कारण है। वहां स स्रगण सर्व व फैले । उन्होंने वैदिक समाज-जीवनपद्धति ग्रीर गुरुकुल-णिक्षा चलाई। व्यवहार की भाषा एकमेव संस्कृत ही थी। ग्रतः वेद, उपनिषद्, पुराण, रामायण, महाभारत आदि जो आर्ष (यानि ऋषियों का) या दैवी कहलाने वाला साहित्य है, वही भ्रनादि काल से मानव का मूल साहित्य रहा है!

श्रतएवं फाइडिश प्लेगल इस जर्मन विद्वान् के बावत यह कहा गया है कि he expected nothing less from india than ample information on the history of the primitive world shrouded hitherto in utter darkness, यानि "मानव की प्रारम्भिक अवस्था के सम्बन्ध में सर्वंत्र पूरा प्रज्ञानांधकार फैला होने के कारण क्लेगेल को भारत से ही वह पूरी जानकारी प्राप्त होने की अपेक्स थी।"

जब वेदोयनिषद्, पुराण और रामायण-महाभारत यह सारा साहित्य प्राचीन युगों में सारे विश्व में पढ़ा जाता था तो वह ग्रब केवल भारत में ही रह जाने का कारण क्या है? कारण यह है कि महाभारतीय युद्ध में अपार संहार लगभग ५००० वर्ष पूर्व होने पर वैदिक समाज-ज्यवस्था भौर संस्कृत-साहित्य के पठन-पाठन की परम्परा विश्व के बन्य भागों में बस्तंगत हुई और केवल भारत में ही चलती रही। क्योंकि भारत में इसकी जड़ें थीं भ्रीर भारत में हिन्दू धर्म कायम रहा। भ्रन्य देशों की तरह भारत पूरा ईसाई या इस्लामी होने से बचा। प्रतः यहाँ प्राचीन ग्रार्ष संस्कृत प्रन्यों का पठन-पाठन चलता रहा। इस कारण विश्व की प्रारम्भिक भवस्था का सारा इतिहास भारत में ही भ्रव प्राप्त है, इसमें कोई धाश्चर्य की बात नहीं है।

### इस ग्रन्थ की विशेषताएँ

सृष्टि के प्रारम्भं से आज तक का सारा इतिहास एक मूल केन्द्रीय स्रोत से मुह करने वाले इस ग्रन्थ में धनेकानेक जटिल ऐतिहासिक

t. 35 th How old is Man? Encyclopoedia of Ignorance, Pergamon, १६७७ धन्य से उद्धृत ।

समस्यामों के इत्तर भी भपने भाप मिल जाते हैं। हमारी इतिहास-संकलन पर्वात सही होने का बह एक प्रमाण भी है। जैसे (genesis) 'जेने सिस' बौर (nemesis) 'नेमेसिस' मन्द देखें। इन्हें ग्रीकी समअना ठीक नहीं है। वे पूरे संस्कृत के हैं। 'जन्मस्' भीर 'नामशेष' ऐसे वे शब्द हैं। किसी वस्तु के प्रारम्भ को genesis सीर सन्त को नेमेसिस ऐसा सांग्ल भाषा में कहा जाता है। अनादि काल से संस्कृत ही सर्वत्र शिक्षा का माध्यम था इसका प्रमाण इन दो शब्दों से भी मिलता है। इस प्रकार विश्व की सनेकानेक वाषाएँ संस्कृत में ही किस प्रकार निकली है उसका भी विवरण इस ग्रन्थ में यन्तर्भृत है।

#### सही इतिहास का महत्त्व

पान तक के विदान भाषा का निर्माण कैसे हुआ इत्यादि अनेकानेक उलक्षनों से बस्त है। उन सबका उत्तर हम इस सुसूत्र इतिहास कथन द्वारा दे पाए हैं। इससे हमें एक महत्त्वपूर्ण सबक यह मिलता है कि इतिहास यदि उत्टा-साम्रा, गपद-शपड हो जाए तो सामाजिक जीवन-सम्बन्धी धनेकानेक प्रश्नों का उत्तर नहीं मिलता । सर्वांगीण सामाजिक जीवन का ब्तान्त ही इतिहास का मूल विषय होने के कारण इतिहास यदि खंडित या विहत हो गया तो जागतिक मानवी जीवन-सम्बन्धी कई प्रश्न ग्रनुत्तरित यह जाते हैं।

भंत: इस प्रत्य के द्वारा हम बर्तमात युग के ब्रात्मसन्तुष्ट इतिहास-बेत्तामाँ को इस बात के प्रति सावधान करना चाहते हैं कि वे जो इतिहास पहें है या पढ़ा रहे हैं या जिन तथ्यों के स्नाधार पर वे अपने भाष्य या मोधप्रदम्छ लिखते हैं वे विशास मात्रा में भ्रमपूर्ण हैं।

इस क्रम इसरा इम इतिहासवेत्ताओं को यह भी सुमाना चाहते हैं कि रामाधण, महामारन, पुराण प्रादि प्राचीन संस्कृत प्रापं ग्रन्थों को केवल कांक्य या माहित्य गमभने की वर्तमान परम्परा छोड़ देनी चाहिए। वे इतिहास प्रस्य है। पाश्वास्य देशों में उन संस्कृत आएं प्रत्यों की केंदल एक धर्धन बाहित्य मानने की प्रचा इसलिए पड़ी कि १६वीं शलाब्दी के धोरोपाध दिहान् उन धन्यों में थाँचत महासहारी शस्त्रास्त्र, विमान, अन्तरिक्षयान आदि को केवल कविकल्पना समभते रहे। अब जबकि रिशया, अमेरिका आदि आधुनिक राष्ट्र उसी प्रकार के महासंहारी अस्व ग्रौर ग्रन्तरिक्ष उड़ानें कर सकते हैं तो श्राजकल के विद्वानों ने यह समकता भ्रावश्यक है कि कृत-त्रेता-द्वापर युगों के सुरासुर, यक्ष, गंधर्व, किन्नर, नाग श्रादि मानव हमसे भी उन्नत ग्रीर प्रवीण थे।

#### इतिहास नष्ट क्यों होता है ?

उससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि मानवों में सापस में सभी यूगों में संघषं होता रहा है। इतिहास उसी की कहानी होती है। उन संघषों में होने वाले विनाश के कारण इतिहास नष्ट होता रहता है।

आपस के लड़ाई-अगड़े में होने वाले बिनाश के अतिरिक्त इतिहास में ऐसे कई प्रसंग आते हैं कि विशाल जनसम्हों को ग्रपने घरबार यकायक छोड़ अन्यत्र बसना पड़ता है। उससे भी इतिहास के साधन, प्रमाण-चिह्न म्रादि नष्ट होते रहते हैं।

भूचाल, जलप्रलय, प्रानिकांड जैसे प्राकृतिक प्रापत्तियों से भी इतिहास नष्ट होता रहता है।

#### इतिहास के दो नए सिद्धान्त

जब बड़े-बड़े जनसमृह निर्धन, बेबस और निरक्षर हो जाते हैं तो उनका इतिहास धपने आप नष्ट होता है। न्योंकि इतिहास-जाता, अध्यापक, लेखक वर्ग ही समाप्त हो गया तो इतिहास पढ़ेगा कौन और पढ़ायेगा कौन ? दक्षिण अमेरिका के अँभटेक्, माथा इनकी आदि सभ्यताएँ ऐसी ही पूर्णतया तष्ट हो गई। हो सकता है कि भारत में या उत्तर ग्रमेरिका में जो लोग ग्रादिवासी या वनवासी कहे जाते हैं वे कभी प्रगत ग्रार उन्नत थे। यह एक एकदम नया ऐतिहासिक तथ्य हम पाठकों को प्रस्तुत कर रहे हैं कि जिस प्रकार एक सघन, सशक्त व्यक्ति दुर्भाग्यवश अपनी शक्ति सौर सम्पत्ति खो देने पर नगण्य बन जाता है वैसे ही मानव-समूह भी प्रगति और वैभव के शिखर से दरिइता और अज्ञान की गर्त में गिरते रहते है। ग्रत: यह न समर्के कि वनवासी लोग सुब्टि-उत्पत्ति समय से ही वैसे पिछड़े XOT.COM.

हम वह तथा प्रस्तुत कर रहे हैं।

उसी सामार पर हम पाठकों को एक दूसरा नमा सिद्धान्त यहाँ प्रस्तुत कर रहे हैं। वह इस प्रकार है कि एक विद्यार्थी जैसे एक तरफ अपने पाठ

क्तिता है। तस्ती का वह हिस्सा भर जाने पर उसे पानी से पींछ डालता है। वह भाग मुखने तक वह तस्ती के दूसरे उलटे भागपर लिखना आरम्भ कर देता है। क्या विधाता ऐसा ही नहीं करता ? कि पृथ्वी के जिस भाग दर विविध सभ्यताएँ पनपती हैं वे भाग कुछ समिब पश्चात् सागरव्याप्त कराकर सारा इतिहास पोंछ दिया जाता है। अन्य कुछ भागों में सागर हुट जाने से कपर उठे भूमि पर नई मानवी सम्पता का भारम्भ होता है। इस प्रकार चन्द्रमा की घटती-बढ़ती कला की भाति या सागर के ज्वार-माटे की तरह विविध मानवी सम्यताएँ भी बनती-बिगड़ती रहती हैं। यह मी एक कारण है कि मानवी इतिहास खंडित, प्रज्ञात, विस्मृत-सा होता रहता है। द्वारका, लंका सादि बड़े प्रसिद्ध प्राचीन राज्य इसी तरह नामशेषः होते रहे। इस सन्दर्भ का बह्याण्डपुराण का उद्धरण हम पहले दे ही चुके है। बतुमान विक्य में भी ईस्टर द्वीप के निर्जन भूमि में पड़ी विश्वाल प्रस्तर प्रतिकारों, दक्षिण धमेरिका के घने जंगलों में पाये जाने वाले उत्तंग महल, मन्दिर बादि इचारते ऐसे कितने ही नष्ट सध्यताओं के साक्ष्य तो विद्यमान है किन्तु उनका सारा इतिहास लुप्त-नुप्त हो गया है।

**?** o

## इतिहास का ऋारम्भ

किसी भी समूचे इतिहास का आरम्भ मानव-निर्माण से ही होना चाहिए। अतः हम प्रथम यह देखें कि मानव का निर्माण कब और कैसे हमा?

वर्तमान युग में पाश्चात्त्य गीरे यीरोपीय लोगों का प्रभाव होने के कारण उनका मत प्रथम देखें। वैसे तो यौरोपीय किश्चियन लोगों की प्रणाली अधिक से अधिक १६८५ वर्ष की ही है। तो वे बेचारे क्या जाने कि करोड़ों वर्ष पूर्व मानव का निर्माण कैसे हुआ ?

वही मुसलमानों का हाल है। उनकीं परंपरा तो केवल १४०० वर्ष की ही है। अतः मानवीत्पत्ति के बाबद वे भी कुछ नहीं जानते। किसी बालक की जनमक्या उस बालक के मातापिता, नाना-नानी ब्रादि वयोव्ड व्यक्तियों से ही मालुम हो सकती है। स्वयं बालक भी कुछ बतला नहीं पाएगा।

इस्लामी और ईसाइयों से कितनी ही प्राचीन वैदिक परंपरा है। वैदिक परंपरा से प्रचीन और कोई नहीं। अतः अपने आपको जो वर्तमान समय से ईसाई या इस्लामी मानते हैं उनके दादा-परदादा भी वैदिक प्रणाली के होना. स्वाभाविक ही है। ग्रत: मानव की उत्पत्ति ग्रादि के सम्बन्ध में हिन्दुओं से अधिक जानकार कीन हो सकता है ?

ईसाइयों से या इस्लामियों से सुव्टि-उत्पत्ति की बात पूछना उतना ही हास्यास्पद होगा जितना एक चार वर्षीय बालक को उसके दादा-परदादाओं का इतिहास पूछना। वह बेचारा क्या कह पाएगा? उसी प्रकार ईसाई भीर इस्लामियों से सुव्टि-निर्माण का इतिहास जानना मसंभव है। बाइ-बल या कुरान धादि उनके ग्रंथों में सुब्टि-निर्माण के सम्बन्ध में जो छुटपुट उत्तेश हैं भी वे बेदिक परंपरा से लिए गए हैं।

उनकी अपनी परम्परा के अभाव में यौरोपीय इतिहासन एक बड़ा

विकित्र रवेश अपनाते हैं। वे भौतिक शास्त्र पढ़ने वाले उनके यौरोपीय
विकित्र रवेश अपनाते हैं। वे भौतिक शास्त्र पढ़ने वाले उनके यौरोपीय
सहारवाधियों से पूछते हैं कि, "बाई तुम बताओ सृष्टि-निर्माण कैसे और
सहारवाधियों से पूछते हैं कि, "बाई तुम बताओ सृष्टि-निर्माण कैसे और
सहारवाधियों से पूछते हैं कि, "बाई तुम बताओ सृष्टि-निर्माण कैसे और
परदादा-दाटर-पिता-पुन्न ऐसी परम्परा से जाना जाता है। भौतिक शास्त्र
परदादा-दाटर-पिता-पुन्न ऐसी परम्परा से जाना जाता है। भौतिक शास्त्र
से कुछ उस्टी-नीधी घटकलें बांधने से मानवी इतिहास के खोज की प्रपेक्षा
से कुछ उस्टी-नीधी घटकलें बांधने से मानवी इतिहास के खोज की प्रपेक्षा
से कुछ उस्टी-नीधी घटकलें बांधने से मानवी इतिहास के खोज की प्रपेक्षा
से कुछ उस्टी-नीधी घटकलें बांधने से मानवी हिता है कि किसी भी युग में
वीत-सी दो-सी वा सो वर्षोपूर्व यौरोपीय भौतिक शास्त्रियों की प्रटकलें
बिल्ल-भिल्ल होंगी। प्रतः क्या उनके कथनानुसार हम सृष्टिनिर्माण के
इतिहास को ददलते रहेंगे?

बीबोत्यसि के बारे में भी योरोपीय इतिहासकार ऐतिहासिक परम्परा की प्रमाद के कारण डार्बिन साहब का सिद्धान्त शिरोधार्य मानकर चलते है। डार्बिन साहब के धनुसार ईश्वर ने मिट्टी के एक कण को प्रथम प्रधं जीवाण का क्य दिया और उसी जीवाण को बढ़ाते-बढ़ाते मच्छर, मक्खी, तितली, लोग, बानर, मानव धादि भिन्न-भिन्न रूप बना डाले।

क्या जीवोत्वित्त का यह सिद्धान्त सही है ? डाविन साहय स्वयं चक्कर सा गए और उन्होंने सन्य विडण्जनों को भी भ्रम में डाल दिया। उन्होंने सकती यह की कि सुरुमतम भेद वाले विविध जीवजन्तु उन्होंने सुरुम कमानुसार एक के माने एक लगा दिए और उससे यह गलत निष्कर्ष निकास कि एक पटिया जीव से दूसरा अधिक सक्षम जीव बनता गया। क्या उनका उर्क सही है ? तत्सम परिस्थित निष्कर्ष (method of saalogy) तगाकर देखें। कल्पना की जिए कि हम किसी मन्यालय में गए। यहां हमने प्रन्यपाल को कहा कि एक पृष्ठ से लेकर १००० पृष्ठों वाली पुस्तक तक की सारी पुस्तक कमानुसार लगा दो। वैसा कम लगाने के पहचात् क्या हमारा यह कथन ठीक रहेगा कि लेखक ने एक पृष्ठवाली एक पुस्तक निस्ती। उसी से 'दो' पृष्ठों वाली पुस्तक बना दो। और उसी प्रकार माने-माने वहीं मूल पुस्तक ४-२०-५०-६०० मादि कम से १००० पृष्ठों माने-माने वहीं मूल पुस्तक ४-२०-५०-६०० मादि कम से १००० पृष्ठों

की बन गई?

यदि ऐसा होता तो एक सहस्र पृष्ठ की पुस्तक को छोड़ अन्य सारी लुप्त हो जाती। जो व्यक्ति पुस्तकें लिख सकता है वह भिन्न पृष्ठ-संख्या की पुस्तकें स्वतन्त्र प्रकार से लिखेगा। उसो प्रकार ईश्वर ने जो विभिन्न जीव निर्माण किए वे सब स्वतन्त्र रूप से बनाए। भला ईश्वर पर एक जीव को हो उत्कान्त करते-करते उसमें से दूसरे जीव का निर्माण करने की जबरदस्ती करने वाले हम कौन होते हैं? सकत विश्व का कर्ता-धर्ता जो परमात्मा उसमें यदि एक जीव को उत्कान्त करते-करते उससे दूसरे जीवों की उत्पत्ति करने की क्षमता है तो वह प्रत्येक विभिन्न जीव स्वतन्त्र प्रकार से भी उत्पत्न कर सकता है।

दूसरा ग्राक्षेप यह है कि यदि सर्प से पक्षी बने तो सर्प समाप्त हो जाने चाहिए। यदि वानर से मानव बने तो वानर समाप्त क्यों नहीं हुए ?

इस जटिल समस्या को टालते हुए डार्विनवादी कह डालते हैं कि उत्कांत होने वाले जीव ग्रपने नए रूप में विरोधी परिस्थितियों से टकराते-टकराते कभी तर जाते या कभी मर जाते। कुछ नया रूप धारण कर लेते। ग्रन्य ग्रपने पुराने रूप में ही रह जाते। इसे डार्विनवादी survival of the fittest का सिद्धान्त कहते हैं। किन्तु यह बड़ा ग्रटपटा सिद्धान्त है। जो वानर मानव बनकर जीवन व्यतीत कर सके उसे fittest यानि सक्षम कहा जाए या जो उस परिवर्तन को टालकर वानर का वानर ही रहे वह सणक्त ग्रीर सक्षम कहलाने के योग्य है ? इसका निर्णय कौन करेगा ?

भीर क्या दुर्बल ही सदा भरते हैं ? रेल की किसी दुर्घटना में यदि हट्टे-कट्टे युवक मरें भीर कुछ बूढ़े, लंगड़े-लूले भीर शिशु बच गए तो डाविनी तर्कपद्धति के अनुसार क्या हम समभलें कि जो-जो व्यक्ति मर गए वे बचने वालों से दुर्बल थे ?

ग्रागे हम जिस भौतिक सिद्धान्त की चर्चा करने वाले है उसके ग्रनुसार तो एक महान् ग्राग्निगोले में विस्फोट होकर उससे ग्रनेकानेक सूर्यमण्डल, ग्रह, उपग्रह ग्रादि बन गये। इस कथन में कम-से-कम इतनी तो सतकंता है कि एक महान् वस्तु फूटने पर उसके छोटे-छोटे टुकड़े दूर-दूर तक बिखर जाते हैं। किन्तु डाविन साहब तो बड़ा विपरीत प्रतिपादन करते

है कि बीटी उत्कृति की दण्ड-बंठक लगाते-लगाते हाथी बन जाती है।
जहां भी बर्गसंकर में नया प्राणी उत्पन्न होता है वह मपुंसक बनता
है। जैसे नींबू भीर सन्तरे के संकर से मौसमी बनती है किन्तु मीसमी के
बीज बोकर बौसमी नहीं उत्पन्न की जा सकती। घोड़ा भीर गधा के संकर
बीज बोकर बौसमी नहीं उत्पन्न की जा सकती। घोड़ा भीर गधा के संकर
के बच्चर निर्माण होता है किन्तु लच्चर की भएनी प्रजा नहीं होती।
इससे भी एक जीव से भिन्न प्रकार का जीव निर्माण होने की बात तर्क-

बदि मकेंटो में मानव का बीयं डाल दिया जाए या मानवी स्त्री के गर्भ में बानर का बीयं डाल दिया जाए तो क्या मानव-सन्तान निर्माण होगी ? नहीं होगी। तो बदि पचास प्रतिशत मानव के प्रश देने पर भी मकेंटी से मानव नहीं उत्पन्न होगा तो शतप्रतिशत वानर के अंश से शतप्रतिशत मानवाबतार कैसे होगा ?

भीर यदि मतीत में वानर से मानव बनते रहें तो वैसा इतिहास में एक मी उल्लेख क्यों नहीं है ?

बदि उस बतीत में वानर से मानव बनते रहे तो आज भी विविध बगलों में विकास के किसी भी कोने में वानर के मानव होने का एक भी बदाहरण क्यों नहीं दिखाई देता ?

यदि वानर के मानव बनते रहते तो परिवार-नियोजन टोलियों को प्रत्येक बंगल में जाकर मर्कंट-मर्कटी दम्पतियों को फुसला-फुसलाकर उत्तुंग इक्षों में नीचे बुलवा-बुलवाकर नसवन्दी करानी पडती। क्या यह नीवत किसी देश पर था पड़ी है?

डाविनवादी इस समस्या का उत्तर भी नहीं दे पाते कि एक जीव दूसरे में उत्कान होते-होते संडा पहले बना कि चिड़िया ? क्योंकि अण्डे व्यार चिड़िया नहीं उन सकती और चिड़िया बगेर अण्डा नहीं हो सकता। उसी प्रकार बीच प्रयम उत्कान हुआ या पेड़ ? क्योंकि बीज के अभाव में पेड़ नहीं हो सकता और पेड़ के बिना बीज नहीं हो सकता।

मृतिका कण से जीवकण बनता है यह मूल डार्विकी कल्पना ही गलत है। जीवकण धोर जहपदायों के कण भिन्त-भिन्त होते हैं। जड़ का महाकाय मकंट पिछले दो पैरों पर खड़ा होके चलता है तब वह ठेठ मानव जैसा ही दीखता है अत: मकंट से मानव बना, ऐसी डाविन-वादियों की धारणा है। इसमें इतना ही बतला देना पर्याप्त होगा कि बाहरी दृष्य समान दोखने से कार्यशक्ति समान नहीं होती। क्या सजीव व्यक्ति और पत्यर की बनी उसकी हुबहू मूर्ति दोनों चल-फिर सकेंगे? क्या पत्यर की मूर्ति तालाब में जीवित व्यक्ति के साथ तैर सकेगी?

वानर से यदि मानव बना तो वानर विद्यालय की प्राथमिक कक्षा भी क्यों उत्तीर्ण नहीं कर पाता जबकि मनुष्य विशारद भी बन जाता है ?

ऐसे अनेकानेक मुद्दों का विचार करने पर डार्विन का जीवोत्पत्ति और जीवोत्कान्ति सिद्धान्त बड़ा हो उटपटांग और तकंशून्य प्रतीत होता है। अनेकानिक आधुनिक पाण्चात्त्य विद्वान् भी आजकल डार्विनी सिद्धन्तों से असहमति प्रकट करते हैं। तथापि आधुनिक विद्यालयों में अभी भी डार्विनी सिद्धान्त का आसन दृढ़ है। आकाशवाणी और दूरदर्शन द्वारा दिये युवाओं के और विद्यायियों के कार्यक्रमों में तथा विद्यालयों में डार्विनी सिद्धान्त अभी भी बड़े चाव से और अधिकारवाणी से पढ़ाया जाता है। किसी विद्यार्थी की हिम्मत नहीं होती कि वह डार्विनवाद से असहमति प्रकट करे और फिर भी परीक्षा में उत्तीणं हो सके।

पाश्चात्त्य विद्वानों के भौतिक सृष्टि-निर्मित के सिद्धान्त का अब हम विचार करेंगे। उस सिद्धान्त के अनुसार आकाश या अवकाश में सृष्टि-उत्पत्ति से पूर्व एक महान् अग्निपिण्ड चक्कर काटता रहा। उसमें एकाएक एक महान् विस्फोट हुआ और उसी के टुकड़े आकाश में इधर-उधर यज-तत्र विखरकर विविध सूर्यमण्डल, नक्षत्रपुंज आदि बन गए।

जड़-सृष्टि की उत्पत्ति का यह सिद्धान्त भी तर्कसंगत नहीं है। विस्फोट से चालू यन्त्रणा की भी धिज्जियाँ उड़ती हैं। यदि किसी मोटर के कारखाने में विस्फोट हो जाए तो क्या उसमें अन्य दस प्रकार की मोटर तैयार होने लगेंगी या जिस प्रकार की मोटर बनती थी उसका भी निर्माण होना बन्द हो जाएगा ? अतः यह कहना कि एक अचानक धमाके से इस यन्त्रबद्ध, असीम, अद्भृत विश्व का निर्माण हुआ, सर्वर्षव गलत है।

इस प्रकार प्रचलित पाण्चास्य सिद्धान्तों को ग्रतार्किक सिद्ध करने के

XOI.COM

पञ्चात् हमें विज्वोत्पत्ति के पपने प्राचीन वैदिक सिद्धान्त का स्मरण होना

उस बैदिक सिद्धान्त के प्रमुसार लाखों करोड़ों वर्ष पूर्व प्रथम जड़स्ब्टि वयरिहार्य है।

जीर तत्पण्यात् उसके यनेकानेक बह्माण्डों में ईश्वरी लीला से जीवस्पिट का निर्माण हुआ चौर उस समय से विणिष्ट योजना और देवी संकेतानुसार प्रवास्ति का चन्न भी चन पड़ा।

सुण्टिनिर्माण के सम्बन्ध में महाभारत (१-१-२६, ३२, ३६) का

निम्न उड्रम देखें--

निष्यभेऽस्मिन् निरानोके सर्वतस्तमसावृते। प्रजानां बीजमच्ययम् ॥ बहुदंडमभ्देकं व्यस्यादो निमित्तं तत्महिह्व्यं प्रचक्षेते। र्वास्मन् संभ्यते सत्यं ज्योतिब्रह्म सनातनम् ॥ पद्भृतं चाप्यचिनयं च सर्वत्र समतां गतम्। बन्धनतं कारणं सूदमं यत् तत् सदसदात्मकम् ॥ बस्मान पितामही जजे प्रभुरेकः प्रजापतिः। धापो छौ: पृथिकी वायुरम्तरिक्षं दिशस्तया ॥

ययात् प्रवम कोई प्रभा या प्रकाश नहीं या। केवल ग्रन्धकार-ही-क्रन्थकार सर्वत्र छाका हुका था। उसमें विविध प्राणियों का बीजरूप एक बस्य प्रकट हुमा। युगों के प्रारम्भ का वही सहान् दिव्य निमित बना। बही मनावन सत्य ज्योतिबंहा, यद्भृत ग्रीर ग्रचिन्त्य सर्वत्र फैल गया। सत्- दमन का वही एक सूरुम कारण या। उसी से प्रजापति, सलिल, षाकाम, पृथ्दी, बायु, भन्तरिक्ष ग्रीर दिशाएँ निर्मित हुई।

इसी बकार मानव का निर्माण कैसे हुआ इसका देवी संस्कृत-साहित्य मे दिया विवरण देखें, भगवद्गीता (१०१६) में उल्लेख है-

महबंबः सप्त पूर्वे चत्वारो मनवस्तथा। मद्भावा मानमा जाता येषां लोक इमाः प्रजाः ॥

भात ऋषि और दार मनु जो भगवान् के द्वारा बनाये गए, उन्हीं से मागे बातवो की प्रजा बदती चली गई।

यांने यक्ष, किन्तर, गन्धर्व, राक्षस, सुर, प्रसुर इत्यादि भेद, पक्ष या

जाति बन गईं। इस सम्बन्ध में ऐतरेय ब्राह्मण (१३।७), निरुक्त (३।२) इत्यादि का निम्न उल्लेख देखें-

मनुष्याः पितरो देवा गन्धवीरगराक्षसाः। गन्धर्वाः पितरो देवा यसुरा यक्षराक्षसाः ॥

देव असुरों से पूर्व कोई मूल पंचजन ये ऐसा जैनिनीय उपनिषद् बाह्मण (१।४।१७) में उल्लेख है-

ये देवासुरेभ्यः पूर्वे पंचजना ग्रासन्।

ऊपर दिये उद्धरणों से वह स्पष्ट होता है कि देव, असुर, यक्ष, गन्धर्व, किन्नर, उरग (यानि सर्प नहीं अपितु नागजाति के लोग) आदि विविध गुण-कर्म के मानवसमाज ही थे। यह कोई घोड़ के मुंह बाले या पक्षियों जैसे पैर बाले विचित्रकाय मानव नहीं थे।

ऊपर दिए विवेचन में इस बात का ध्यान रहे कि बालक स्वयं ग्रपने जन्म की कथा नहीं जानता। वह उसे मातापिता या ग्रन्य ग्राप्ते हों से अवगत करा लेनी पड़ती है। क्योंकि वे वयोवुद्ध व्यक्ति बालक के जन्म के समय उपस्थित थे। उसी प्रकार मानव भी स्व-जन्म की कथा स्वयं जानता नहीं है। उसे वह कथा उन देवी स्रोतों से अवगत होती है जिन देवी स्रोतों ने उसे प्रथम बार निर्माण किया। वे देवी स्रोत हैं बह्माण्डपुराण, श्रीमद्-भागवतम्, भगवद्गीता इत्यादि । प्रतः प्राचीन संस्कृत वैदिक साहित्य मानव के उत्पत्तिकाल से उपलब्ध कराया गया मुलगामी ज्ञान का अनमोल खजाना है।

बह्म ब्रह्माण्ड का कर्ती-धर्ता एवं स्वयम्भू ईश्वर ही है, इसके बाबद गीता का कथन है-

> इंग्बरः सर्वभूतानां हृद्देग्रेऽर्जुन तिष्ठति। भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ (१८।६१)

सब प्राणियों में ईश्वर का अस्तित्व है और उसी ईश्वर द्वारा ही यह ब्रह्माण्डचक चलाया जाता है। उस ब्रद्भुत ईश्वरी भितत को ही माया कहते हैं।

इस प्रकार इतिहास का मूल ग्रध्यात्म से ही पाया जाता है। बर्तमान युग में अणुरेणुयों का विश्लेषण करने वाले पाश्चात्त्व शास्त्रज्ञ भी विविध

XOT.COM.

पराचर कवों का सुरुगातिमूल्य विक्लेषण करते-करते उसी निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि ईश्वर की विचित्र सौर ससीम शक्ति द्वारा ही यह चरावर विश्व निर्माण किया गया है भीर चलाया जा रहा है।

ऋग्वेद (१०१६०१३) के बनुसार इस विश्व का निर्माण पूर्वयोजना

के छनुसार किया-

नूर्वाचन्द्रमसी धाता यथापूर्वमकल्पयत्।

दिव च पृथिनी चाडन्तरिक्षमधी स्वः॥ वह ठीक भी है कोई सामान्य-सा कार्य सम्पन्न करना हो तो उसे कुछ योजना तो बनानों ही पहती है। तो जहां धगणित सूर्यमण्डल, नक्षत्रपुंज हैं दो बड़ी तेजी से धूम-फिर भी रहे हैं, वह जटिल असीम विश्व क्या अपने जाप ही बन खड़ा हो गया होगा है

यहाँ कोई नास्तिक या प्रनोश्वरवादी पाठक यह कहे कि हम मानव-सद्य रूप धारण करने वाले और प्रार्थना से प्रसन्त होने वाले या दुराचरण में कुड़ होने बाने ईक्वर के व्यक्तित्व की नहीं मानते तो उन्हें हमें यह कहना है कि वे बने ही ऐसे ईश्वरी व्यक्तित्व को न माने किन्तु उन्हें यह ठौ मानना होगा कि इस झसोम प्राश्चर्यजनक विश्व का बनानेवाला कोई हो होगा। वह एक व्यक्ति हो सकता है या एक मस्तिष्कहीन बुद्धिहीन बन्त्रणा समझे। उससे इस ग्रन्थ के मूल तथ्य को बाधा नहीं ग्राती। वह नम्य यह है कि विश्व के भारम्भ से ईसाई मत के प्रसार तक विश्व में संस्कृत साथा भौर वैदिक संस्कृति का ही प्रसार या।

वह विश्व जब भी और जैसे भी निर्माण हुआ तब प्रारम्भिक पीढ़ियों के पूर्ण जिल्लित प्रजापतिपुरुष सौर पूर्ण प्रजिक्षित भातृकाएँ ईश्वर ने स्वयं निर्मान को। इस तस्य को मानने में किसी को कठिनाई नहीं होनी चाहिए। स्वीकि वैदे एक धनाय दालक को उसके जनम और शैशव का हाल पिता वा बन्य बहे पाप्तों ने तिस छोड़े टिप्पणियों से प्राप्त होता है उसी प्रकार मानव को भी असके जन्म का हाल उसे जन्म देने वाले देवी शक्ति द्वारा बह्याण्डपुराण प्रादि पन्यों में यंकित है।

यतः हमारा कहना है कि कोई भी सेल, कारखाना या नाटक जैसे कार्ड की अनिमायानी व्यक्ति प्रयमी कुशलना से पूरी तैयारी से चला देता

है उसी प्रकार परमात्मा ने भी यह विश्वनाटक प्रशिक्षित प्रारंभिक पीढ़ियाँ का निर्माण करके ही शुरू किया। यतः उस प्रारंभिक युग का 'कृतयुग' नाम पड़ा। क्योंकि वह ईश्वर ने ही सर्वप्रथम सारी सृष्टि-क्य कताया या।

## मानव की उत्पत्ति कैसे हुई ?

किसी को बीरान भूमि में उद्यान लगाना हो तो वह पेड़-पीधे अन्यत्र कहीं से लाकर अपने भूमि में लगा देता है। अत: (Eric Von Daniken) एरिक बॉन डॅनिकेन जैसे कुछ पाक्चात्त्य विद्वान् कहते हैं कि और किसी ग्रहों से यंतरिक्षयान द्वारा मानव यहाँ पृथ्वी पर बसा दिए गए होंगे।

उनके उस सुभाव से प्रश्न हल नहीं होता। क्योंकि पृथ्वी पर हो या ग्रीर किसी ग्रह पर हो मानव की उत्पत्ति हुई कैसे, यह हमारा मूल प्रश्न है। यदि पृथ्वी पर बस्ती कराने के लिए मानव किसी अन्य ग्रह से लाया गया हो तब भी यह प्रथम रह जाएगा कि उस दूसरे ग्रह पर मानव प्रथम कैसे निर्मित हुए ? ग्रोर यदि अन्य ग्रहों पर निर्मित हुए मानव पृथ्वी पर लाए गए हों तो यह भी तो हो सकता है कि पृथ्वी पर जन्मे मानवों की बस्ती किसी अन्य ग्रह पर कराई गई हो ? अतः हमारा निष्कर्ष है कि पृथ्वी पर जैसे मानव निर्मिति हुई उसी प्रकार अनन्त कोटि बह्याण्डों के अन्य यहों पर भी हुई होगी। तत्पश्चात् जैसे उद्यानों में आपस में जैसे पौधों की लेनदेन होती रहती है वैसे विविध ग्रहों के मानवों का ग्रहान्तर भी किसी कारण हुन्ना हो।

पृथ्वी पर भी जब आतंक मचता है तब एक प्रदेश से दूसरे में बड़ी मात्रा में मानव-समूह प्रस्थान कर जाते हैं। जैसे मूसल के प्रकोप से यादवों को द्वारका प्रदेश छोड़कर पश्चिमी प्रदेशों में जाना पड़ा। फांस देश के कैथलिक किश्चियनों के छल के कारण प्रॉटेस्टंट किश्चियनों (ह्यजेनॉट्स) को फ्रांसदेश छोड़कर जर्मनी में शरण लेनी पड़ी। सन् १६४७ में भारत के विभाजन पर लाखों लोग घरबार छोड़कर अन्य प्रान्तों में चले गए हैं।

उसी प्रकार पृथ्वी से अन्य, ग्रहों पर या अन्य ग्रहों से पृथ्वी पर मानवों

का ग्राना-जाना हुग्रा। उसके वैदिक ग्रंथों में उल्लेख हैं। पतञ्जलि मुनि ने 'सप्त द्वीपा बसुमती, त्रयोलोकाश्चतुरो बेदाः' ऐसा

उल्लेख किया है। उससे प्रतीत होता है कि समेरिका, सास्ट्रेलिया, एशिया, यूरोप, प्राफिका प्रादि सप्तलण्ड प्राचीन काल से बने हुए हैं भीर जिलोकों में पृथ्वी समवेत सन्य दी यहीं में जन साते-जाते थे।

प्राचीन उत्तेखों मे बैलोक्यनाय, जिम्बनसुन्दर इत्यादि णव्द प्रयोगों ने भी पृथ्वी और दूसरे दो ग्रहों में मानवों का शाना-जाना होता था, यह वात स्पष्ट है। जैसे ग्रपनै वर्तमान समय में भ्रमेरिका ने संतरिक्षयान द्वारा बन्द्रमा पर कुछ अमेरिकन यात्री उतारे थे।

उस गमनागमन के प्रत्यक्ष उल्लेख भी प्राचीन संस्कृत ग्रंथों में हैं। जैसे प्रह्माण्डपुराण के छठवें घड्याय में निम्न उल्लेख देखें-

चतुर्बंगसहसान्ते सह मन्वन्तरैः पुरा। क्षीणे कल्पे ततस्तस्मिन् दाहकाल उपस्थिते । तस्मिन् काले तदा देवा ग्रासन्वैमानिकास्तु ये। कल्पावसानिका देवास्तस्मिन् प्राप्ते ह्युपप्लवे। तदोत्सुका विवादेन त्यक्तस्यानानि भागणः। महलोकाय संविग्नास्ततस्ते दधिरे मनः॥

इसका प्रव है "सहस्र चतुर्यंग के भन्त में, मन्वन्तरों का अन्त हो वया, कत्यनाम का समय प्राया, दाहकाल घा गया प्रतः उदास, निराश सौर बिदल होकर जिन देवों के पास विमान (अन्तरिक्षयान) थे वे उसमें खबार होकर महलोंक में बसने चले गए।"

इससे कितने महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष निकलते हैं देखें। प्राचीन काल में लोग जिमानविद्या एवं प्रतिरिक्षप्रवास में प्रवीण थे। वे प्रत्य ग्रहों पर जा नक्ते वे मौर प्रवीपर जंब प्रिनियलय (या जलप्रलय) होता या तो जिन देवगणों को (बानि रईस, प्रतिष्ठित, विद्यावान्) लोगों को विमान या पतारक बात ऐन संकटकाल में उपलब्ध होते थे वे उनमें बैठकर दूसरे ग्रहों पर प्रवाण कर आधा करते थे।

भाव भी तो ऐसा ही होता है। अब कोई सामूहिक संकट उपस्थित होता है तो जिन पिने-चूने भाग्यशाली (देवगण) लोगों को जोप, ट्रक, र्टक्टर, विमान, प्रतिविक्षयान उपलब्ध हो, उसमें बैठकर उनका भाग नियलना स्वादाविक हो है।

ऐसे करोड़ों देवगणों को एकबार प्रस्थान करने का प्रसंग प्राथा। उसका ब्रह्माण्डपुराण, अनुषंगपाद पष्ठ अध्याय का उल्लेख इस प्रकार

> त्रीणिकोटि शतान्यासन् कोटयो दिनवतिस्तवा। ग्रथाधिका सप्ततिश्व सहस्राणां पुरा स्मृताः॥ एकैकस्मिस्तु कल्पे वै देवा वैमानिकाः समृताः।

तीन ग्ररव ब्यान्नवे करोड़ बहत्तर सहस्र वैमानिक देवगणी के इस उल्लेख से कोई यह नहीं समक्र कि प्रत्येक देव का एक-एक स्वतन्त्र विमान या। इतने सारे व्यक्ति विमान (या अंतरिक्ष यान) द्वारा उड़ाकर अन्वत्र प्रस्थान करवाए गए। वर्तमान समय में भी अमेरिका, रशिया जैसे क्षमतावान् देश विशाल प्रमाण में (airlift यानि) विमान (या ग्रेतरिक्ष-यान) द्वारा जनसमूह को इधर-उधर ले जाते ही हैं।

ऊपर दिए विवरण में यह देखने योग्य है कि पाश्चात्त्य शास्त्रजी का विश्वोत्पत्ति का सिद्धान्त ग्रीर डाविनसाहव का जीव-उत्क्रांति सिद्धान्त दो विरोधी कल्पनाओं पर आधारित हैं। धमाकावादी कहते हैं कि एक विणाल अग्निगोल फटकर उसके टुकड़ों से तारका और गह आदि वनें। इस प्रकार एक बड़ी वस्तु के अनेक छोटे खण्ड होना बात स्वाभाविक प्रतीत होती है। किन्तु उधर डाविनवादियों का तो विल्कुल उलटा कथन है। वे कहते है कि एक सूक्ष्म जीवाणु से एक ही नहीं बल्कि ग्रसंख्य पशु-पक्षी. सर्प ग्रादि मेंडे, हाथी, ऊंट तक सब बनते चले गए। यह बात तो पूर्णतया सब्धावहारिक लगती है। वैसे तो दोनों ही पाश्चात्त्व सिद्धान्त निराधार हैं ही किन्तु ऊपर कहे उनकी मूल परस्पर विरोधी भूमिकाग्रों से भी वे दोनों सिद्धान्त ग्रतार्किक होने का एक ग्रीर प्रमाण मिल जाता है।

उन दोनों में एक और दोष यह है कि वे सीमित बुद्धि वाले मानवों के केवल कल्पनातरंगों पर आधारित हैं। एक बालक का जन्म-वृत्तान्त और उसके पूर्वजों का इतिहास कपोल-कस्पनाओं से नहीं चिपतु बुजुगों के कागजात और टिप्पणियों से लिखा जाता है उसी प्रकार मानवोद्यति का इतिहास भी पाश्चात्य विद्वानों की कपोल-कल्पनामों की सपेक्षा बह्यांड-पुराण थादि दैवी बुजुर्गों के टिप्पणियों से ही जाना जा सकता है।

हाबिनी सिद्धान्त में धीर एक दोष यह है कि वह जीवजन्तुओं के बारीरिक बहुबबन से उनके निर्माण की घटकल बांधता है। यह भी व्यवहार से पूर्णतया विचरीत है। एक बातक के माता-पिता, दादा-परदादा आदि कीन दे इसका इतिहास नियने के लिए क्या हम उस बालक की डॉक्टरी जांच करवायेंगे ?

आरोरिक जांच से इतिहास कदापि पता नहीं लगता। किसी का नन्न शबपड़ा हो या कदरस्थान से किसी का प्रस्थिपंजर प्राप्त हो तो क्या उससे कोई कह सकेगा कि मृतव्यक्ति राजा या या भिस्तारी, सेनानी था या ब्बापारों ? बह तो इतिहास की बात है जो इतिहास से ही पता लगेगी।

मतः इस विश्व का मृत इतिहास जो संस्कृत पुराणों में भौर महाकाल्यों में बंक्ति है उसको समफते की घौर स्वीकृत करने की मावश्यकता है।

किसी व्यक्ति हारा सर्वज्ञानी होने का दावा करना या आशा रखना व्यर्ष है। इस दृष्टि से भी प्राचीन संस्कृतग्रंथों में भंकित ज्ञान का आधार सना साबन्यक है।

# शेषशायी विष्णु की प्रतिमाएँ

वैदिक संस्कृति ही सारे मानवों की ग्रनादि काल से जीवन-प्रणाली रही है। इस तथ्य के जो सबीगीण प्रमाण इस ग्रंथ में उद्भत हैं उनमें— शेषशायी विष्णु की प्रतिमा प्राचीन विष्व में स्थान-स्थान पर बनी थी-यह एक ठोस, दुश्यप्रमाण है।

वैदिक विचारधारा के अनुसार भेषशायी भगवान विष्णुने अपनी लीला द्वारा इस विणाल, ग्रसीम सृष्टि का निर्माण किया। उस निर्माण की समृति में सृष्टि के निर्माता और कर्ताधर्ता की प्रतिमाएँ श्रदाभाव से देश-प्रदेश में बनना उतना ही स्वाभाविक या जितना पुत्रपौत्रादि अपने दादा-पड़दादा के चित्र उनकी स्मृति में ग्रपने घरों में टांग लेते हैं।

भगवान् विष्णु द्वारा देवतुल्य ज्ञानवान् मानवोसहित हुए सुष्टि निर्माण में, जिन्हें उनकी पाण्चात्य प्रभावी विद्या के कारण विश्वास नहीं होता, वे भारतीय पुरातत्त्व खाते के भूतपूर्व प्रमुख बहादुरचन्द्र छावड़ा जी का निम्न वक्तव्य पढ़ें। वे लिखते हैं-"वर्तमान पुरातत्त्वीय विचारधारा जिस विकासवाद पर ग्राधारित हैं उस विकासवाद की गहराई में मैं ग्रभी ग्रधिक कुछ नहीं कहेगा। किन्तु में यह दर्शाना चाहता है कि भारतीय सभ्यता का इतिहास जानी अवस्था से आरम्भ होता है, न कि जंगली अज्ञान से। उस परम्पराका ज्ञान शाश्वत है और कुछ क्षेत्रों में तो सर्वश्रेष्ठ है। व्यक्ति के या राष्ट्र के जीवन में विकास किसी सीमा तक ग्रौर विशिष्ट समय में ही होता है इतना हमें मारय है। किन्तु भारमभ से आज तक का मानव का सारा इतिहास वानर ग्रवस्था से शुरू हुन्ना ऐसा मानना और प्रस्तरयुग, नवप्रस्तरयुग, कांसे का युग और लौहयुग प्रादि पुरातत्त्वीय इतिहास का विभागीकरण करना एक वंचना या विकृति है। वर्तमान शास्त्रीय प्रयति

XBT.SQM

के सहाय्य में भी बानर का मानव बनाया नहीं जा सकता क्योंकि दोनों (पणु घौर मानव ऐसे) पूर्णतया भिन्न बनावट के प्राणी है। आधुनिक हसी पुरातत्वियों ने यह भी सिंड किया है कि एक ही समय में भिन्न प्रदेशों में मानको की प्रमति समान स्तर की नहीं होती। कभी-कभी नो एक हो प्रदेशों में रहने वाले जनसमूहों के जीवनस्तर भिन्न होते हैं। विकास-बाद से उसका उत्तर नहीं मिलता। उत्खनन में मिल दवशेष २००० वर्षों ने बाचीन नहीं हैं। तो फिर कीट, मिस्र, सुमेरिया छादि प्रसिद्ध प्राचीन हन्यताकों के बारे में क्या कहा जाए ? भारतीय विचारधारा तो जीवन-नक मन्तरी है। उसके अनुसार इस चराचर विश्व की उत्पत्ति, स्थिति और बिलब चक बूनता रहता है। प्रकृति का यही तियम है। (मेघदूत २/४६)"

उक्त विचार चिन्तत योग्य हैं। विकासवाट ग्रौर पाश्चात्य पुरात त्व-विदे द्वारा कल्पित धातु विभाग सादि विश्वासाई नहीं। भगवान् ने सारी बुष्टि का बचलक पूरी सिद्धता से एक साथ किया—यह. बैदिक धारणा ही सहय है। ईसाई पंच के प्रसार के पूर्व सारे विश्व के मानवों में यही मान्यता बी। बतः भगवान् विष्णु के प्रति पुज्यभाव भीर पित्भाव व्यक्त करने-बानी मेषमाबी बिष्णु की प्रतिमाएँ प्राचीन विश्व के विभिन्न विभागों में प्रस्थापित यो।

## दिल्ली को शंपशायी विष्णुमूर्ति

भारत के दिल्लों नगर में तथाकथित कुतुबसीनार के तले एक सरीवर के सध्य में एक केंग्रजायों विषयु का भव्य जिल्प बना हुआ या। उस मूर्ति को विचालता का धनुमान बर्तमान मीनार की ऊँचाई और मोटाई से लगाया बा बकता है अर्दोक मीनार विष्णु के नाणि से निकली कमल की नाल-स्वरूप है। मृततः इस नाल के मात मंजिल बने हुए ये जो सप्त स्वर्ग के डीतर के। मातवी श्रेणी पर सुवर्ण नक्काशी से सुशोधित एक संगमरमरी गुबजरून छत्र था। उस छत्र के नीचे सातवीं श्रेणी पर कमलासन पर इंडी चतुम्ब बह्या की मृति थी। उस ऊँचे सप्तस्वर्ग के नालस्तम्भ पर बैठे बह्याया मृष्टि-निर्माण-कार्य का निरोक्षण करने दिखलाए गए थे। जिस प्रश्नाकृति कालय के मध्य में बह मीनार या वह २७ नक्षत्रों का बना सूर्य-

मण्डल कान्तिवृत्त का चीतक था। उस नक्षत्रालय में प्रवेश दिलानेवाला भव्य भालय द्वार साज भी वहां खड़ा है जबकि २७ नक्षत्रों के मंदिर नष्ट-भ्रष्ट किए जाने का कुतुबुद्दीन ने एक अरबी णिलालेख में वहीं उल्लेख किया है। वहाँ का जो विष्णुमंदिर या उसके भग्नमण्डण को कृतुबुद्दीन ने कुबतुल इस्लाम मसजिद कह डाला। वर्तमान काँग्रेसशासित स्वतंत्र भारत सरकार ने ग्रजान, लज्जा, भिभक ग्रीर कुछ मुसलमानों का भय ऐसे विविध समिश्र कारणों से उस मंदिर प्रांगण का इस्लामी बाकामकों द्वारा ठोसा हुआ 'मसजिद' नाम ही चालू रखा है। हिन्दू लोग अभी तक इस्लामी और आंग्त शासकों के मानसिक दबाव में ही जीवन बसर कर रहे हैं। इस प्रकार के अन्य अनेक चिह्न भारत में स्थान-स्थान पर विकार पड़े हैं।

उस नक्षत्रालय द्वार को 'अलाई' कहकर कनिगहँम नाम के एक अंग्रेज पुरातत्त्वप्रमुख ने बह द्वार धलाउद्दीन खिलजी ने बनवाया ऐसी सरकारी अफवाह फैला दी। परिणाम यह हुआ कि झांग्ल विद्या सीखनेवाले सभी भारतीयों ने उसी सरकारी धींस की दोहराया।

महाभारत काल की राजधानी, इन्द्रप्रस्थ, उस युग में समस्त वैदिक संसार की धुरी थी। दिल्ली का अर्थ 'देहली' यानी द्वार सीमा है। इसी कारण वहाँ शेषणायी विष्णु की भव्य प्रतिमा प्रस्थापित थी। उस समय उस स्थान को 'विष्णुपदिगरी' भीर उस मीनार को विष्णुस्तम्भ कहा करते थे। ध्रुव स्तम्भ भी उसका अन्य नाम था क्योंकि उसके शिक्षर से ज्योतिषीय निरीक्षण एवं ग्रध्ययन किया जाता था।

उस स्तम्भ के सात मंजिल राह केतु विरहित अन्य सात ग्रहों के झोतक थे। मूर्तिभंजक इस्लामी आक्रामकों ने नीचे तले का-विष्णु और शिक्षर का ब्रह्मा नष्ट कर दिए। छुठी मंजिल को उतार दिया । यह उतारी गई छुटी मंजिल वहीं हरियाली पर जोड़जाड़ कर खड़ी करा दी गई है। सातवें मंजिल पर स्थित ब्रह्माजी की मृति का तो पता ही नहीं है।

उस मीनार में २७ नक्षत्रों के सत्ताईस ऋरोखे बने हैं। प्रसिद्ध ज्योतिषी बराहमिहिर के नाम से बही पास की नगरी महरोखी उर्फ मिहिरावली कहलाती है । शेषशायी विष्णुमूर्ति के ऊपर एक छोटा सेत्

बना हुआ था जिसके ऊपर बदकर सीनार के जीने के द्वार से प्रवेश कर भगवान् विष्णु के उद्दर के ग्रन्दर से शिखर तक जीने से जाया जाता था। कम्बोडिया प्रादि देशों में जो विशास प्रस्तर शिल्प पाया जाता है उसका मूल प्रेरणा-स्थल भारत ही रहा है। किन्दु छः सौ वर्षों के भीषण इस्लामी हमलों से भारत स्थित भस्य हिन्दू शिल्प इतना चकनाचूर हो गया कि इसका कोई नमुना तक नहीं। तथापि विषाल विष्णुस्तम्भ के आसपास शेष बचे चिह्नों से गठन किए गए भव्य विष्णु जिल्प का वर्णन ऊपर उद्धत है।



हैटिक प्रणानी के प्रमुक्तार मुस्टि-उत्पत्ति का उत्पर चिकित दृश्य देखें। बारीको से इस चित्र पर सोचने से यह बात ध्यान में आएगी कि एक गर्भवती महिला द्वारा चालक की जन्म देते हुए का जो दृश्य दिखाई देता है वैना ही वह है। बोबनाग की मृद्शस्या या खटीला बना हुआ है। भगवान् विध्य दय पर तेटे हैं। उनके गर्भ (मामि) से बह्या निकले हैं। बह्याजी के रोह-पांडे वाल है। यह नाल प्रसृति के पश्चात् भी कटी नहीं है बयोंकि नारी वृध्दि में बेतना, हृदयों की धक-धक्, सूर्य और तारकों की प्रभा. नभी नगवान कि गुड़ारा सतत मिलने वाली ऊर्जी के कारण ही बनी रहती है। उस नाल द्वारा भगवान् की ऊर्जा चराचर विषय की चलाती है जैसे कोई कारखाना तार द्वारा प्राप्त होने वाले विद्युत् के प्रवाह से जनता 者し

प्रमुता स्त्री की शब्धा के पास जैसे दाई, माई, सास, भौजाई, वैद्यजी ग्रादि कुछ सहायक, कुछ सम्बन्धी, सुहृद, ग्राप्तजन होते हैं वसे ही देवगण, यक्ष, जिल्लर तथा नारद, भगवान् विष्णु के इदं-गिर्द कुछ कुत्हल से ग्रीर कुछ अपनी-अपनी भूमिका निभाने के लिए, सारे व्यक्ति इकट्ठे हुए हैं।

उस समय के वर्णन में देवी लक्ष्मी हारा भगवान विष्णु के पैर दवाने की बात कही जाती है। वह भी बड़ा मामिक है। क्योंकि प्रसव के समय कमर थ्रीर दोनों लातें, इनको बड़ा कष्ट होता है। अतः इस विणाल सृष्टि का निर्माण करते समय भगवान् को जो शारीरिक कष्ट हुआ उससे कुछ छाराम पाने के लिए लक्ष्मी भगवान् विष्णु के पैर दवाते हुए दिखलाई जाती है।

## बहत्स्थान (Britain) की विष्णुमृति

A Complete History of the Druids (इ इहीं का सम्पूर्ण इतिहास) नामक पुस्तक की भूमिका के प्रथम पृष्ठ पर ही उल्लेख है कि "ब्रिटेन (ग्रांग्ल भूमि) में पाए गए भग्नावशेषों में एक स्थान पर जो स्तम्भ, वर्त्ल और सर्व की माकृति मिली उनका विवरण देना मावश्यक है।"

उस ग्रंथ के पृष्ठ १ पर लिखा है "सर्प प्रकाश ग्रोर ज्ञान का प्रतीक था। उसका नाम 'सेराफ' (Seraph) कितना अवंपूर्ण है।"

उक्त शब्द 'सेराफ' वस्तुतः संस्कृत सर्प शब्द का अपर्ध्रण है । वैदिक

<sup>?. &</sup>quot;It may be necessary to give an explanation of the Pillars, the Circle and the Serpent."

Preface to A Complete History of The Druids, Their Origin, Manners, Customs, Powers, Temples, Rites and Superstitions with an inquiry into their Religion and its coincidence with the Patriarchal, by Lichfield, printer T. G. Lomax, marketed by Longmann, Hurst, Reas & Orme, London.

देवनाकों पर नवंदा नागों के फणों का खंब होता है। यतः नाग प्रकाश धीर आनं का बतीक माना गया है। प्रत्यक्ष जीवन में भी यह देखा गया है कि दिस स्थित के ऊपर नाग निजी फण का छत्र खड़ा कर बिना देश किए निका बाए वह स्थित बड़ा भाग्यवान होता है।

पांच्य भाषा में सर्व. सर्वट, सर्वटाईन प्रादि बब्द होना इस बात का एक प्रमाण है कि प्राचीन समय में प्रांग्लभूमि में घौर विश्व के हर प्रदेश में संस्कृत हो बोनी जाती थी। इसी तथ्य के प्रन्य बहुत सारे प्रमाण इसी ग्रन्थ में प्रन्य पृथ्ठों पर बिविध संदर्भों में उद्दत हैं।

उसी बन्ध के पृथ्ठ १५ पर कहा है, "अनेक इतिहासकारों के कथन से बही निष्क्रमें निकलता है कि आंग्लभूमि के मूल निवासी विश्व के पूर्वी भागों से पाए थे।" इससे स्वष्ट है कि वे भारत से ही आंग्ल भूमि में जा बसे थे। क्योंकि उतने आबीन कान में सम्यता भारत में ही थी। इससे पता नगता है कि पाधृतिक पाष्ट्रवात्य विचारधारा ने इतिहास कैसा उल्टाकर रखा है। वे सिखाते हैं की वैदिक संस्कृति वाले आयं लोग किसी प्रत्य प्रदेश में भारत में पाए। किन्तु वास्तविकता तो वह है जो मैंने ऊपर कहीं है कि वैदिक संस्कृति का प्रसार भारत से अन्य सारे प्रदेशों में हुआ।

बहाँ एक घोर मुद्दा विशेष ध्यान देने योग्य है कि प्रचलित पाश्चात्य विचारधारान्सार किसी घला प्रदेश से आये लोग कुछ भारत में चले गए चोर कुछ यूरोप में। तो चिंद भारत में प्रवेश किए हुए आये लोगों की जीवन-प्रणाली बैंदिक घी घोर भाषा नंस्कृत थी लो उन्हीं जनों की जो दूसरी भाषा यूरोप में गई उनकी जीवन-प्रणाली भी तो बैंदिक और भाषा संस्कृत ही होनी चाहिए। पाल्चान्य विद्वानों की ही धारणा से जो निष्कर्ष प्रतीत हीता है वह वे पालतक नहीं निजल पाये। यह प्रचलित सदीप संशोधन पड़िन का एक मोटा उदाहरण है। ऐसे यनक दोषों से ही वर्तमान इतिहास में प्रनेश बृद्धियां है।

वैदिक संस्कृति वाले भागतीय नोग ही यदि विटेन में प्रथम जा वसे तो इन्होंने वहाँ लेखजायों सगदान् विष्णु का महान् जिल्प प्रस्थापित करना स्वामादिक ही था।

ब्रिटेन के बेल्स विभाग में (Isle of Angelsey) आइल ग्रॉफ

भंगलसी यानी भंगलसी द्वीप है। उसी द्वीप पर उस ब्राचीन महान् विष्णु णिहप के भग्नावशेष ग्रभी भी उपलब्ध हैं। ग्रीर तो ग्रीर 'धंगलसी' पह 'ग्रांग्लेश:' यानि ग्रंगुल भूमि का नाथ (भगवान् विष्णु) इस ग्रबं का विकृत संस्कृत शब्द ही है। ब्रिटेन भूमि का मूल प्राचीन संस्कृत नाम 'ग्रंगुलि स्थान' यानि 'ग्रंगुली जैसी छोटी सिकड़ी भूमि' था। यूरोप को यदि हम तलहस्त के ग्राकार का भू-खण्ड मानकर चलें तो ब्रिटेन उस यूरोप खण्ड के ग्रंगुलि समान दिखाई देता है। इसी कारण उसका संस्कृत नाम वेदकालीन ऋषियों ने 'ग्रंगुलिस्थान' रखा। उसी का उच्चारण संस्कृत शिक्षा का उस भूमि में लोप होने पर, बिगड़ते-बिगड़ते 'ग्रंगुलिग्रंड' ग्रीर 'इंग्लैंड' ऐसा परावितत हो गया।

उसी दूइइस वाले ग्रंथ में पृष्ठ ३६ पर उल्लेख है कि 'दूइडों के कई मंदिरों के भग्नावशेष ग्रभी इस ग्राइल ग्रांफ मैन (Isle of Man) ग्रीर ग्राइल ग्रांफ ग्रेंगलसी (Isle of Angelsey) द्वीपों पर हैं। उनमें से कई महान् शिलाग्रों के हैं जैसी शिलाएं ग्रवीरी (Abiry) ग्रीर स्टोनहेंज (Stonehenge) नामक प्राचीन स्थानों में हैं।"

पृष्ठ ५४ पर वर्णन है कि अवीरी नगर एक मैदान के ऊँचे भाग में बसा है। वहां के भग्नावशेषों में भेराफ उर्फ सर्प की विशाल आकृति एक वर्तुल (गोल चक्कर) से निकली दर्शायी गई है। उस गोल आकृति के बाहर बड़ा विस्तृत श्रीर ऊँचा परिकोटा है। परिकोट के अन्दर की तरफ द० फुट चौड़ाई की खाई बनी हुई है। इस खाई का ब्यास लगभग १३५० फुट और घेरा ४००० फुट है। समूचे भू-भाग का क्षेत्रफल २२ एकड़ के आसपास है। इस खड़ के बीच ऊँची खड़ी १०० महान शिलाओं से बना एक गोल घेरा था। प्रत्येक शिला १५ से १७ फुट ऊँची थी। उनकी चौड़ाई भी प्रायः उतनी ही थी। सन् १७२२ में जब डॉक्टर स्टयूक्ले उस स्थान पर गए थे तब उक्त १०० शिलाओं में से ४४ ही वहाँ शेष दिखाई दे रहीं थीं। उनमें केवल १७ शिलाएँ खड़ी थीं। अन्य २७ या तो गिर पड़ी थीं या भूकी थीं। बाकियों में से १० टॉम रॉबिन्सन ने सन् १७०० में नष्ट कर दीं। अन्य शिलाओं के अवशेष वहाँ दीख रहे थे। एक तरफ ये १०० शिलाएँ आँर दूसरी और खाई। इनके बीचोंबीच प्राचीन काल में एक अच्छा सार्य

रहा होगा। उस महान् भौर मुन्दर दृश्य की हम कल्पना भी नहीं कर सकते।"

पृथ्ठ १६ से १६ पर उस ग्रंथ में लिसा है, "इस नगर के मकान, दीबारें मोर कृटियां मादि उन्हीं प्राचीन शिलामों से या उनके लण्डों से बनी है को उस स्थान में थे।" अब हम नगर के दक्षिणी द्वार से निकल-कर परिकोट की दिशा में चलें। इसका नाम 'पवित्र मागं' (या देव मागं) या। मोस्ट्रटोन् पहाड़ियों के शिसर का 'हाक् पेन' नाम है जिसका अर्थ प्राच्यभाषा में 'श्रेष का शीखं' ऐसा होता है। अबीरी के परिकोट से यह ७२०० फुट मन्तर पर है। यहां के लोगों की उस स्थान के प्रति प्रभी भी बड़ी बदा है। उसे वे माश्रम कहते हैं। जब वह पूरा बना हुआ या तब सत्यमेव वह विश्व का विज्ञान भीर मुन्दर मन्दिर रहा होगा। वहां निद्यमान सारे दिल्लों से यहां निकलता है कि वह उस पवित्र तिमूर्ति का मन्दिर रहा होगा। "घबीरी" का अर्थ उसके संस्थापकों के मूल प्राचीन माया में 'सर्वशक्तिमान देववय' ऐसा हो था।"

वह है उस प्रंथ में लिखा वर्णन । उस पर हमारा भाष्य यह है कि जिस खड़ का उल्लेख अपर प्राथा है वह की रसागर क्षी सरोवर था। क्योंकि शेषनाम पर लेटे विष्णु सर्वेदा सरोवर के मध्य में वताए जाते हैं। बाइबल के 'बेनेसिम्' लण्ड के घारन्भ में यही उल्लेख है कि भगवान् जल पर विराजमान थे। शेष के शीष का नाम भी प्राच्यभाषा में था। वहाँ का मन्दिर विशाल, मुन्दर प्रौर विश्वप्रसिद्ध था। श्रीर वहाँ वैदिक त्रिमूर्ति बह्म-विष्णु-महेम की भव्य प्रतिमाएँ थी। दृइड लोग उस देवस्थान के संचालक थे। इस वर्णन से स्पष्ट है कि प्रगत्नसी उर्प श्रांग्लेण: द्वीप उसकें सब्य धौर प्रवित्र देवस्थान के लिए विश्व में प्रसिद्ध था।

## काका के सेवसाबी विष्यु

धरबस्थान के सक्का नगर में स्थित कावा प्राचीन काल में वैदिक तांत्रिक दिवे पर्वना एक विशाल देवमन्दिर था। एक चतुर्मंज पर तिरछा बैटाबा दूसरा चनुर्मंच ऐसे वैदिक धरटकोण के झाकार का वह मन्दिर था। हरिहरेश्वर माहातम्य नाम की एक प्राचीन संस्कृत पाँची में दिया उस स्थान का उल्लेख इस प्रकार है—

एकं पदं गयायां तु मकायां तु दितीयकम्। तृतीयं स्थापितं दिव्यं मुक्त्यं मुक्तस्य सन्तिश्रौ॥

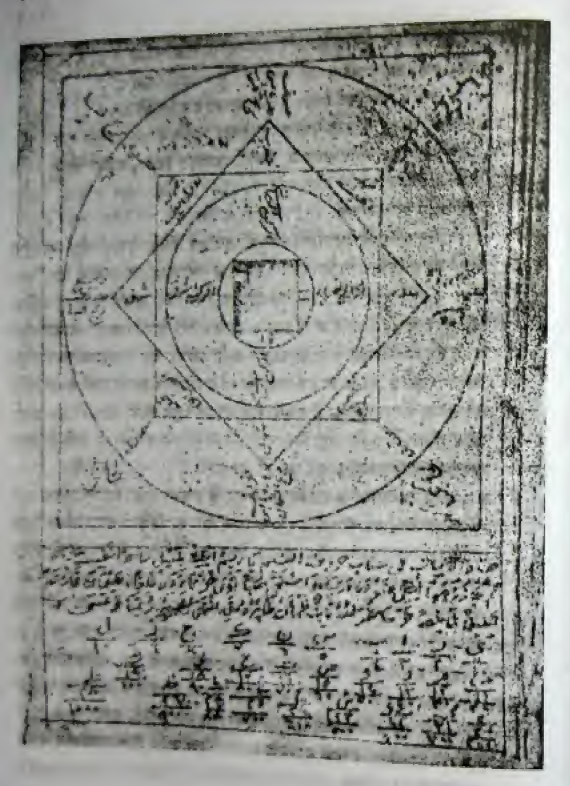
उसके अनुसार विष्णु के पवित्र पदिचल्ल विश्व के तीन प्रमुख स्थान में चे-एक भारत के गया नगर में, दूसरा मक्का नगर में धौर तीसरा शुक्लतीय के समीप।

उक्त वर्णन को इस्लामी किंवदिन्तयों से मिलाने पर पता बलता है कि काबा मन्दिर में शेषशायी विष्णु के इदंगिदं ३६० प्रन्य देवमूर्तियों थीं। उनमें शिव भी थे। मूर्तिभंजक मुसलमान बने घरबों ने सारी मूर्तियों तोड़फोड़कर उसी प्रांगण में दबा दीं। केवल एक निराकार शिवलिंग को दर्शनाथियों के श्रद्धा केन्द्र के रूप में बचा रखा। वह शिवलिंग एक समिश्र लाल-काले रंग की शिला है। काबा के मन्दिर में जब किन्ही विशेष व्यक्तियों को प्रवेश कराया जाता है तो उन्हें भी भौंसों पर पट्टी बोधकर ही ग्रन्दर छोड़ा जाता है ताकि वह श्रन्दर शेष रही वैदिक मूर्तियों के बारे में किसी को कुछ बता न पाएं।

यह प्राचीन कावा (विष्णु) मन्दिर का यन्त्र है। वह भव्टकोण वाले वैदिक आकार का बना है। सऊदी धरब देश के मक्का नगर का जगप्रसिद्ध मन्दिर कावा कहलाता है। मन्दिर के आठ कोणों पर वैदिक भव्टदिक्याल — इन्द्र, वरुण, यम, भ्रान्त, वायु, कुवेर, ईशान भौर निरुत् प्रस्थापित थे। वीचोंबीच वर्त मान टूटा-फूटा काबा का चौकोर है। उसी में श्रेषणायी भगवान विष्णु की मूर्ति थी और सबसे बड़ा चमत्कार यह है कि सभी भी उस मन्दिर में गौ के दूध के ची से जलने वाला नन्दीदीप सतत नगा हुआ रखा जाता है जैसे धन्य सारे महान् पित्र हिन्दू मन्दिरों में। वह दीप अखण्ड यैवी अर्जा का चोतक होता है। श्रेषणायी विष्णु की नाभि से ही सारो चराचर सृष्टि का निर्माण होने के इस्लाम के मोहम्मदी वाक् प्रचार में भी इस स्थान का उल्लेख 'विश्व का नाभिकेन्द्र (Navel of the world) कहकर ही किया जाता है।

इस प्रांगण का दूसरा इस्लामी नाम 'हरम्' भी 'हरियम्' यानि





'बिल्णुमंदिर' का ही खोतक है।

मध्य में जो चौकांण है उसके बाएं ऊपरले कोणों में जो मुझ मारी सी बनी है वहीं वह प्राचीन शिवलिंग दीवार में प्राघा चुनवाया गया है। उसकी परिकाग करने के लिए पूरे मन्दिर को हो परिकाग करनी पड़ती है। मुसलगान बनने पर भी सारे मोहम्मदपंथी जन बराबर इस शिवजी की एक-दो ही नहीं तो पूरी सात परिकाण करते हैं। वैदिक प्रधा में भी सात परिकाण थों का महत्त्व है। किन्तु काबा फिर कभी मुसलमानों के कब्जे से न छीना जाए इस हेनु मन्दिर के प्रन्दर विशिष्ट संचालकों के ध्रातिरिकत दूसरे किसी को प्रवेण नहीं मिल पाता।

## रोमनगर स्थित शेषशायी विष्णु प्रतिमा

भारत में भी कृष्ण का कृष्ट ग्रीर बिष्णु का विष्टु ग्रपन्नंश होता है। वहीं प्रथा यूरोप में भी थी। इसका प्रमाण रोम की बेण्टल बजिन्स (Vestal virgins) प्रथा में पत्था जाता है। Virgin (वर्जिन्) का ग्रंथ कुमारी' है। 'वर्ज्य जननं इति' यानि जहां जनन बज्यं है ग्रत: 'कुमारी' के अर्व का युरोपीय 'वजिन' शब्द वस्तृत: संस्कृतम्लक है। बेज्टल यानि विष्णु की। भारत के मन्दिरों में ईश्वर मृति की अर्पण किए जानेवाली कुवारी देवदासी-प्रथा यूरोप में भी थी। यह भी एक वड़ा ठोस प्रमाण है कि ईसापूर्व यूरोप बैदिक प्रणाली का था। देवदासी प्रथा अच्छी हो, बुरी हो, बह कैसे प्रारम्भ हुई, कब से चली, उसका मूल उद्देश्य क्या था ? द्वादि प्रश्नों से हमारा यहाँ सम्बन्ध नहीं। हम केवल एक प्रमाण के नाते यह दर्णाना चाहते है कि देवमूर्ति को अपंण की कुमारी कन्याओं को देवदासी प्रथा यूरोप में भी थी। वहाँ उन्हें बेष्टल बर्जिन्स यानि विष्णु उर्फ बिष्टु को अर्पण की हुई कुमारियाँ कहा करते थे। दुर्भाग्य की बात है कि सर विलियम जोन्स, विल्सन, मैक्समूलर जैसे गोरे यूरोपीय पंडितों को ऐसे कई प्रमाण ज्ञात थे। फिर भी वे उन सारे प्रमाणों को नगण्य समभकर दुत्कारते रहे। ऐसा होने का मुख्य कारण था उनकी तिहेरी सकड़। एक सकड़ वी उनके गोरे रंग की। दूसरी अकड थी उनके पाण्चात्य ईसाई पंय की। सौर तीसरी सकड थी भारत पर अधिकार जमाने की। ऐसे शान और अभिमान में उनके पैरी

तनं उनके सपने पूरोपीय देलों में कितने बेसुमार ऐतिहासिक प्रमाण दुनंक्षित हो यहे है इसका उन्हें ध्यान ही नहीं रहता था। प्रभिमान से जब मदंन उपर देलकी रहे तो सस्ते में पढे प्रमाण भी दिखाई नहीं देते। बुगोबीय विदानों के आन की यही दुदंशा रही। छेदों वाली छननी में से जैने बाने दिस्स बाते हैं देने ही यूरोपीय दृष्टि में प्रमाणों के दाने टिक नहीं यादे थे। घर किसी भी प्रकार के सशीधन में प्रभिमानी मनीवृत्ति से संयमी कीर बाडल मनोब्लि प्राधिक फलदायी मिद्ध होती है।

रोम नगर की पाचीन परिभाषा मारी बैदिक संस्कृत है। जैसे रोम में S: Saba Monastery प्रवस्तिन् (Aventine) पहाडी पर है । वह 'संत जिब वृत्तिस्थार (याति संस्थासियों के निवास का भाश्रम) ऐसा संस्कृत साम है। भारत में उल्बंधिनी (उज्बंत) नगर का प्राचीन नाम 'प्रवन्तिका' भी है। बही ग्रवन्ति नाम रोम की एक पहाड़ी का भी है। उस पहाडी पर दां किंद मन्दिर या उसमें संन्यासियों का प्राथम भी था। वहीं संस्थान षभी उक क्यों-का-न्यों बना हुया है। धन्नर केंबल इतना है कि ईसाई पंय प्रसार पूर्व वह बंदिक सन्धान यह। घव लगभग १६०० वर्षों से वही आश्रम इंसाइयों वा समक्षा जा रहा है।

राम की एक इसरे पहाडी का नाम 'पैलेटाइन हिल' (Paletine Hill) है। भारत के मौराष्ट्र प्रदेश में भी पालिटाना नामक पहाड़ी के इसर संबद्धी सच्च भीर सुरदर मस्दिर बने हार है।

रोम में 'पोस्ट देल हाउम' (Old Well-House) यानि 'प्राचीन बाबनो महल है। मारत में ऐसे बावली महल लगभग सभी प्राचीन राजधानिको में धौर राजवरिसरों में बने हुए हैं। ऐसे बावली सहल दिल्ली स्वित समोक महल परिसर में (जिसे साजकल फिरोजशाह कोटला कहते है), तेबोमहालय (जिसे ताबमहल कहते हैं) में, लखतऊ के मतस्य भवन में (दिने बड़ा इमामबाड़ा बहुते हैं। प्रादि है। रोम का वह बावली महल दैविटॉल विमाय में है छोर उस बावली महन को नुलिस्नेनियम् कहते हैं। वह मुख्या सवानी का मेरिए होने के कारण तुलियोनियम् यह उसका संस्कृत नाम पर्भा गायम है।

रोमनवर कीर उसका परिसर (Rome and the Campagna)

नाम के यन्य की भूमिका में पृष्ठ २४ पर लेखक आर० वर्न लिखते हैं कि "पैलेटाईन पहाड़ी के ऊपर रोमा क्वाड़ाटा नाम की जो चौकोय गड़ी यो उसके द्वार सादे जाने-धाने के मार्ग नहीं थे प्रियतु वे विणाल भस्य चौकीने कक्ष थे जिनका एक द्वार अन्दर खुलता या और सामने वाना बाहर खुलता था।" यह तो ठेठ भारतीय क्षत्रियों के महलों के द्वारों की पद्धति है। मारत के राजपरिसरों के द्वार ऐसे ही होते हैं। उसी ग्रन्थ में प्राणे जिला है कि "जेनस (Janus) का मन्दिर ऐसे ही एक चौकोर कक्ष जैसा या।" ग्रीस ग्रीर रोम देशों में 'ग' ग्रीर 'ज' ग्रवरों के उच्चारण गलत-सलत हो गए हैं। संस्कृत भाषा का उनके प्रदेशों से लोप होने के पश्चात् पाष्चात्य लोगों में 'गणशे' नाम का उच्चारण Janus होने लगा या यूँ कहें कि 'गण' यानि 'जन' अतएदं गणेश यानि जनेश। इस प्रकार यूरोप में गणेश का नाम 'जेनस' उच्चारण से चालु रहा।

वे द्वार यद्यपि बाहर से चौकोने लगते हैं फिर भी अन्दर उनके कोनों को जोड़ने बाली एक-एक पट्टी होती है जिससे हरएक कोने के दो नुक्कड़ बनकर प्रत्येक चौकोर का अष्टकोण बन जाता है।

गणेश जी का उल्लेख भी बड़ा महत्त्वपूर्ण है। भवन, मन्दिर या नगर कें द्वार पर सर्वप्रयम गणेश जी की मूर्ति रखना वैदिक प्रया है। वही यूरोप में थी। यूरोपीय विद्वान् इसे भली प्रकार जानते हैं। अतः भारत में आने के पश्चात् भारत में वही प्रया देखकर उन्हें यह निष्कर्ष निकालना चाहिए था कि प्राचीन यूरोप में भी वैदिक प्रणाली ही रही होगी। तथापि ईसाई बन जाने के कारण वे ऐसे किसी विचार को निजी मन को छूने भी नहीं देते थे। ईसाई, इस्लामी ग्रार कम्युनिस्ट व्यक्तियों के स्वभाव में यह दीय या जाता है कि वे यपने-अपने व्यक्तिनिष्ठ सिद्धान्तों की बेडियों में ऐसे जकड़े जाते हैं कि करोड़ों वर्ष पूर्व की बातें भी यदि उनको पंय-प्रणाली से विपरीत लंगी (बार वे बाते विपरीत लगनी स्वाभाविक भी हैं) तो उन बालों के प्रति वे ध्यान हो नहीं देते।

रोम की टायबर नदी के पश्चिमी तट पर वैटिकन् पर्वत और उसी से निकली एक लम्बी पहाड़ी श्रेणी का नाम 'जैनिकुलम्' (Janiculum) है। यूरोग में 'C' अक्षर का उच्चारण 'स' भी होता है और 'क' भी। उसी

XALCOM.

प्रकार 'व बार 'ग' हरवारणों का भी घदल-बदल होता रहता है। सन: Jameslum मध्द बास्तव में गणैयालयम् है । बैटिकन् तो संस्कृत बाटिका नाम है। उस पहाडो पर वैदिक भाश्रमनोटिका हुआ करती थी। वह सभी भी है। बन्तर इतना ही है कि उसमें रहने वाले पोप प्राचीन काल में वैदिक बर्मगुरु (बंकराचार्य) होते थे। किन्तु सन् ३१२ ई० के लगभग कॉम्टन्टाइन समाट् ने उन्हें बलात् ईसाई बनते पर विवश किया तब से वे अपने आपको ईसाई कहलाते हैं। बहु संकटाचार्य रहते थे और मणेणालयम् भी था, क्या वह बंदिक परिसर नहीं था। जिस लम्बी पवंतश्रेणी को गणेशालयम् कहते है बहा के बतमान गिरजाबर ही प्राचीन गणेशमंदिर में है। ईसाई बनने पर भी इटकी के लोगों पर गणेश भीर लंकर की अवित का इतना अदृश्य और मनजाना प्रभाव है कि कुछ इटालियन किश्चियन विद्वान् भारत के पूर्ण नगर में हर १-२ वयों में झाकर गणेशोत्सव में गणेश जी का पूजन करने है तथा उसके अपने इटली देण में नगर-नगर के चौराहों पर फटवारे बनाकर उन पर विज्ञानधारी गले में सप लटके हुए शंकर जी की विशाल मृति कही कर देने हैं। ईसाई बनने के १६०० वर्ष पण्चात् भी इटली में वैटिक प्रणाली का इतना जबरदस्त प्रभाव सभी तक बना हुआ है।

टायबर नदी जिस झाई में से बहुती है। उसके एक तरफ कैंपिटोलाईन पवंत्रकेणी हे और दूसरी तरफ गणेशालयम् (Janiculum) पर्वत्रकेणी है। होनी पहाड़िकों पर बैदिक देवों के मन्दिर थे। ईपिटोलाईन पहाड़ी पर ज़ित का सन्दिर बा. भीर गणेशालयम् पहाड़ी पर गणेश का।

इन प्रकार जैसे मक्का में वैसे रोम नगर में भी 'वेष्टा' यानि विष्ण के प्रमुख देवालय के चारों झोर अन्य देवतायों के मन्दिर थे।

'रोम ग्रेंड दि कैम्परना' ग्रन्थ के पुष्ठ ३१ पर लेखक धार० वने (R. Burn) लिखते हैं, 'राजधानी रोम के इतिहासकार और कवियों के बनेतों से कियों नई बस्ती के प्रायम्भ में बया-क्या प्रित्न पूजाविधि होती को उसका हमें विवरण प्राप्त है। एक देन और एक गो एक साथ हल में कोते नाते थे। मी फरदर को नरफ होती थी। और जहाँ नई बस्ती करनी हो बहाँ इन के एक सीख में मृति सोदने का कार्य शुभ दिन व शुभ चड़ी में मम्बन्द होता था।" यह मारी विधि वैदिक ही तो है। १७वीं जनाब्दी में बाल णिवाजी गुरु कोंडदेव के साथ पुणे नगर की निजी जागीर संभातने के के लिए आए थे तो उन्होंने ऐसे ही एक श्रभ दित और श्रभ महतं पर हल को मोने की आरी लगाकर ऐसे ही भूमि ख़दवाई थी।

रोम नगर का जो कांस्टन्टाईन् द्वार है उसकी तीन कमान है। विचली कमान ऊँजी है। यह भी भारतीय वैदिक प्रथा है।

बर्न जिखते हैं कि "Hercules Victor रोमन् सम्राट् चौथे सिक्टस् ने तुड़बाया"। ईसाई बने रोमन सम्राटों में इस प्रकार निजी साम्राज्य से बैदिक प्रणालों के नामोनिशान मिटाने के लिए इस प्रकार की लोड-फोड़ की मानो होड़ लगी थी। "कैपिटाल में कांगे की हरक्युलिस की प्रतिमा प्रभी है। वह हरक्यू लिस ह्विक्टर के भग्न मन्दिर से पाई गई थी।" ऐसा उल्लेख बर्न महाणय करते हैं।

ग्राप जानते हैं Hercules Victor क्या है ? वह है 'विजयी हरिकुल ईबा" यानि 'विजय कृष्ण'। इस पर यदि कोई यह ब्राक्षेप उठाए कि उस मृति की वेश-भूषा स्नादि भारत के कृष्ण से भिन्न दीखती है तब वह भगवान् कृष्ण को मूर्ति कैसे हो सकतो है ? तो उस शंका का समाधान यह है कि महाभारत युद्ध के दो-तीन सहस्र वर्ष पश्चात् संस्कृत ग्रन्थों का पठन बन्द होने के पश्चात् अज्ञानवश, वैदिक परम्परा टूट-फूट जाने के कारण नाम तो हरि-कुल-ईश रहा किन्तु उसकी वेश-भूषा, चेहरा बदलते-बदलते कृष्ण परम्परा से भिन्न होने लगे। तथापि विजय कृष्ण (हरि-कुल-ईश) नाम बड़ा महत्त्वपूर्ण प्रमाण है। उसे हरि विजय भी कह सकते हैं।

फोरम् रोमैनम (Forum Romanum) रोम नगरका प्राचीनतम स्थान है। वह प्रांगणम् राभानम् वानि भगवान् राम का प्रांगण प्रथात् राममन्दिर का स्थान है जिसे केन्द्र मानकर रोम नगर बसाया गया। रोम भी राम नाम का ही यूरोपीय अपभ्रंश है।

बर्न जी के ब्रन्थ के पृथ्ठ ४१ पर उल्लेख है कि "राम परिसर की लम्बाई २०० गज थी। उसी प्रांगण के चारों भोर रोम के लोकशाही सरकार प्रमुखतम भवन बने थे। जैसे घत्यन्त प्राचीन और पवित्र देवताओं के मन्दिर, सेनेट (यानि सेना) भवन, कॉमीटियम् धोर रौष्ट्रा । (Comitium and Rostra) पाँटिफोबस मैक्सिमस यानि महत्तम पंत उर्फ धर्म-

गुरुका पर वहाँ से बोड़े अन्तर पर उसी पवित्र देवमार्ग पर था। उसी भवन को Regia. The Atrium Regium पा Atrium Vestae कहते थे। रेजिया नान प्रवित् राजगुरु का संक्षिप्त रूप है। प्रतियम् रेजिया इसलिए कहा जाता या कि राजगुरु को 'सिति' उपाधि प्राप्त थी। स्रीर लियम् वेष्टे का सर्व है विष्णुभक्त सनि । राज्युरु के भवन के प्राचीन रोम नगर में ऐसे बंदिक नाम थे। देव सेनापति मंगल (उर्फ कार्तिक स्वामी) के भाने वहाँ रखे जाते थे।"

बह् उत्तेश बड़ा ही महत्त्वपूर्ण है। उससे रोम की बैदिक प्रणाली का पूरा प्रमाण मिलता है। भगवान् विष्णु के भवतार रामं का नाम नगर को दिया गया था। ऊपर जिस केन्द्रीय मन्दिर प्रांगण का उल्लेख आया है उसके मध्य में बेघ्टा मानि (शेयसामी भगवान्) विष्णु का मन्दिर था। वहां से सारम्भ होने वाले मार्ग को Regis (रेजिया) यानि राजमार्ग कहते थे। उसे विष्णु से वेड्टे सौर सनि ऋषि से सत्रीयम् भी कहा जाता था।

प्राचीन इटलों को एट्र रिया (Etruria) उर्फ अतिरीय यानि अति कृषि का अदेश कहते थे। उस प्राचीन इटली की जीवन-प्रणाली का एटू स्कन् (Etruscan) नाम भी प्रति ऋषि से ही पड़ा है। इटली देश के पूर्व तट पर जो सागर है, उसे भी अति से ही अतियाटिक (Atriatic) उक् अद्यादिक सागर कहते हैं। प्राचीनतम ज्ञात इतिहास में रोम नगर में प्रति ऋषि हो महत्तम पंत उर्फ पाँटिफोबस् मैक्सिमस् (Pontifex Maximus) में। वे ही वहां के देवस्थान की सारी व्यवस्था देखा करते वे। संस्कृत 'पंत महान्' का लैटिन भाषा में पांटिफेक्स मैक्सिमस् अपश्चेश हमा है। उनका भवन भी उस देवशांगण के समीप था। इस प्रकार मस्का नगर के काबा तीर्थक्षेत्र की तरह रोम के विष्णु के इदेशिय राम, इत्या, हनुमान, गणेल, जिब, शनि, संगल, मरिग्रम्भा पादि देवतासी के मन्दर्य।

इटानियन में मार्ग या रास्ते की Via (विया) कहते हैं। वह संस्कृत 'दीबि' गब्द का पहला सकर है। सम्राट् कॉस्टन्टाइन के सत्याचार के कारक रामनगर के महलम धर्मगुद को जबरन अपने आपको ईसानुयायी

इस प्रकार दक्षिण यूरोप का एक देश इटली यदि बैदिक प्रणाली का पालन करता था तो उसी से यह अनुमान निकलता है कि सारे यूरोपसंड में वैदिक प्रणाली ही प्रसृत थी विशेषतः उस समय जब प्राचीन युरोप रोमन साम्राज्य के ग्राधीन था। वही इटली देश कॉस्टन्टाईन सम्राट के फित्री से ईसाई बन गया तब से धीरे-धीरे रोमन सेना के दबाव से यूरीप के अन्य देश भी एक-एक कर ६०० वर्षों में सारे ईसाई बन गए। अब सारा यूरोप ईसाई बनने पर उनकी मूल प्राचीन सम्यता बैदिक थी यह पहचानने से या उसका संशोधन करने से यूरोपीय विद्वान् हिचकिचा रहे है, भयभीत हो रहे हैं, लिजित हो रहे हैं और टाल रहे हैं।

## पंथीय प्रवृत्ति

मुसलमानों का भी यही हाल है। मुसलमान सारे हिन्दुओं की सन्तान हैं फिर भी वे निजी कुल के इतिहास का पता लगाने की बात पूरी तरह टाल देते हैं। वे इतिहास की बड़ी-बड़ी बातें करेंगे किन्तु उनके अपने दादे-परदादे हिन्दू थे इसका उल्लेख वे कभी करेंगे ही नहीं। अतः सामान्यतया मुसलमान, ईसाई, कम्युनिस्ट भ्रादि व्यक्तिनिष्ठ लोग कभी सच्चे इतिहास-कार नहीं बन सकते। क्योंकि उनकी निजी विचारधारा के प्रतिकृत ऐसी जो भी बातें इतिहास में दिखेंगी उन्हें टालने की, दबाने की या नष्ट करने की पंथीय लोगों की प्रवृत्ति होती है।

#### सर्प क्यों ?

बैदिक प्रणाली में भगवान् विष्णु शेष पर लेटे बतलाए गये हैं। शेष उर्फ सर्प क्यों ? ब्रह्माण्डपुराण के २२वें प्रध्याय में इसका उत्तर है।

वहाँ प्रश्न उठाया है कि-

भ्रमन्ति कथमेत्तानि ज्योतिषि दिवमण्डलम् । ग्रव्यूहेन च सर्वाणि तथैवासंकरेण वा।। यानि "ये चमकने वाले तारकादिगण जुड़े-जोते न होते हुए भी विना किसी टकराव से कैसे घूम रहे हैं ?"

उसका उत्तर दिया है-

ध्रुवस्य भवसा चासी सपंते ज्योतिया गणः । सूर्याचन्द्रमसी तारा नक्षत्राणि यहैः सह । वर्षा, धर्मो, हिम रात्रिः संघ्या चैव दिनं तथा । सुभागुभे प्रजानां ध्रुवात्सयं प्रवतंते ॥

मुभागुभ प्रजाता सुपारत्य वानि सूर्य-चन्द्र नक्षत्रों सहित यह सृष्टि बह्याण्ड सर्पाकार है ग्रांर इसकी पति भी सर्प जैसी सोड़-मोंड नेकर चलने वाली है। ध्रुन इसका कायक है। सारे ऋतु दिन, रात भौर जीकों का मुख-दुःख सभी (सर्पा-कार गति) ते होता रहता है।

पार्यभटीय कालकल्पपाद ६ में उल्लेख है-

उत्सर्विणी युगाधे पत्रबादवस्यिणी युगाधं च । मध्ये युगस्य सुषमादावन्ते दुःषमाग्न्यस्यात् ॥

कत्यकात के दुगार्थ में मृष्टिबह्याण्ड का अवसर्पण और दूसरे युगार्ध मे उत्तर्थम होता रहता है। उस अवसर्पण और उत्सर्पण के भी दुःपम और गुपम ऐसे २१०००-२१००० वर्षों के दो काल होते हैं।

अपर दिए विवरण से यह स्पष्ट है कि शेषशायी भगवान विष्णु का विव गुद्ध वैज्ञानिक पाकृति है। उसमें यह दर्शाया है कि इस ब्रह्माण्ड की इस्तपंण और प्रवस्पंण कियाएँ सागर के ज्वारभाटे की तरह स्वयंभू भगवान के नियन्त्रण और निगरानी में बलती रहती हैं।

इससे यह भी दिलाई देता है कि असीम बहुगण्ड की गतिविधियों की मूक्सतम लूकियों जैसे पुराणों में वर्णित है वैसे आजकल के श्रेटठतम बैहानिकों को भी मालूम नहीं होगी। 83

## वेद

विद्वज्जगत् के लिए वेद अपने आपमें एक वड़ी पहेली बने हुए हैं। वे क्या हैं, कितने हैं, उनकी रचना या संकलन किसने किया, वेद कब रचे गए या प्रकट हुए, उनका विषय क्या है, वेदों का नाम लेते ही ऐसे प्रश्न सामने आते हैं। उनके यथा तथा उत्तर भी दिए जाते हैं किन्तु प्रश्न पूछने वाले का समाधान नहीं होता। हम उन प्रश्नों का इस अध्याय में समाधान प्रस्तुत कर रहे हैं।

### वेद क्या है ?

इस विराट् विश्व की समूची सर्वागीण बन्त्रणा का ज्ञान-भण्डार ही वेद कहलाते हैं। 'ग्रनन्ता वै वेदाः' ऐसा वचन है।

इस विराट् विश्व का कर्ता-धर्ता और निर्माता जो ईश्वर उर्फ देव

उन्हीं के द्वारा वह वेदनामक ज्ञानभण्डार मानव को प्राप्त हुआ।

कुछ वाचक सोचेंगे कि वेदों को एक ग्राध्यात्मिक चमत्कार के रूप में हम इतिहास में कैसे स्थान दे सकते हैं ? तो उन्हें हमें कहना है कि अनन्त कोटि बह्याण्ड वाला यह ग्रसीम विण्व क्या अपने आपमें एक बड़ा रहस्यमय चमत्कार नहीं है ? क्या उसमें श्रनेक पीड़ियां निर्माण होना और गायब होना एक निरन्तर चमत्कार नहीं ? ग्रन्तिस में निराधार धूमने वाली गोल पृथ्वी को हम स्थिर और समतल समभकर जीवन बिताते हैं—क्या यह चमत्कार नहीं ? ऐसे चमत्कारी विश्व का ही इतिहास जब हम लिख रहे हैं तो उसमें वेदरूपो ज्ञानभंडार मानव को दिया जाना कोई बाज्यमें की बात नहीं।

किन्तु हम उसका और बास्तववादी विवरण भी देने वाले हैं। प्रत्येक

कारसाने में जो यन्त्र तैयार होते हैं उनकी रचना भीर कार्यवाही समभाने बासी पुस्तिकाएँ उसी मन्त्रालय के प्रकाणन-विभाग द्वारा प्रकाणित कर बन्य खरोदने वाले प्रत्येक साहक को प्रवक्तमेव दी जाती है। ऐसा कोई यन्त्र नहीं जिसकी पुस्तिका बाहक उपं उपभोक्ता को न दी जाती हो। उटाहरण-रेडियो, दूरदर्शन, फिलिडेयर (शीतकपाट), मोटर गाड़ी आदि कोई भी यन्त्र खरीदने वाले को यन्त्रनिर्माता द्वारा उस यन्त्र के कार्यवाही की पुस्तक दो जाती है। यह नियम ध्यान में रखते हुए क्या यह सिद्ध नहीं हा जाता कि भगवान् ने जब यह धसीम विश्व मानव को (देव के प्रतिनिधि के रूप में) सीपा तो उसके साथ इस विज्ञाल विश्व की पेची ली यह त्रणा सममाने वाला जानमण्डार भी मानव को दिया ?

बब तो हमें मूं कहना चाहिए कि यन्त्रनिर्माता का यन्त्र की पुस्तक प्रदान करने का करांच्या जी सर्वप्रयम भगवान् इतरा पालन किया गया, हद से सारे यन्त्रालय उसी परिषाटी को चलाए हुए है।

ऐता ग्रन्थ समय एक ही होता है किन्तु उसके भिन्त-भिन्त खंड ग्रीर विभिन्न प्रध्याय होना भी स्वाभाविक है। ग्रजः वेद एक भी कहा जा सकता है या वर्तमान युग में उसके ऋग, यजुः, साम और ग्रथवं ऐसे चार कंट मी समने बाते है। समयानुसार विभिन्त युगों मे उस मूल एक ज्ञान-मंद्रार के बलग-धलन खण्ड मुविधा-हेतु बनाए जाते रहे।

#### देव और वेद

इयर लिमें 'देव भीर वेद' इन दो गब्दों पर ध्यान केन्द्रित करें। दोनों एक-दूसरे के पूरक है। दिव याने 'प्रकाशमान'। देव वो होते हैं जो स्वय प्रशासमात अर्जी या समर चेतना के पूज होते हैं। देवंदत्त-ज्ञान भेडार बानी बेट । यतः उनमें भी बही ज्ञानतेज हैं जो देवों में है । यतः वेदवाणी में दिव्यतेल है क्योंकि वह देववाणी है।

## बेद किसी को समझ नहीं आते

बर्धाप बेट उच्चतम ज्ञानगंदार है तथापि वह किसी की समभ नहीं बाते, यह पदकर पाठक को अवाचित् छ। ध्वयं होगा । किन्तु इसमें छारचयं की कोई बात नहीं। यन्त्र की रचना भीर कार्यतन्त्र प्रस्तृत करने वाली पुस्तिका सबके समक्ष के बाहर होना बड़ी स्वाभाविक-सी बात है। जो व्यक्ति मोटर, फिजिडेसर, रेडियो, दूरदर्शन यन्त्र भादि की पुस्तक, यन्त्र के साथ घर ले आते हैं ये उसे वगर खोले वैसी हो घर देते हैं। जब सामान्य से सामान्य और छोटे से छोटे यनत्र की पुस्तक किसी को समक्त नहीं प्राती तो भला इस अनादि, अनन्त और असीम विश्व की यन्त्रणा के सम्पूर्ण ज्ञान वाले वेद किसी मानव की भला कैसे समभ बा सकते हैं ?

वेदों के भाष्य यास्क, सायणाचार्य, दयानन्द संरस्वती, स्वामी ग्ररविन्द योष, विविध विश्वविद्यालयों में नियुक्त वेदपंडित, विविध वेद शोध संस्थान, मैक्समूलर आदि पाश्चात्य विद्वानों द्वारा किए गये अनुवाद सब एक-दूसरे से भिन्न हैं।

एक-एक ऋचा का अर्थ या कम से आने वाली विभिन्न ऋचाओं का अयं, संगतवार अयंपूर्ण रीति से, आरम्भ से अन्त तक किसी एक तथ्य का पूरा विवरण हो इस प्रकार समक नहीं साता।

इसका कारण यह है कि इस अनादि, अनन्त, असीम विश्व की सर्वागीण कार्यप्रणाली का व्योग बेटों में सूक्ष्म सांकेतिक भाषा में है। १६ विद्या सौर ६४ कलाओं को सूत्र रूप में पूरा ज्ञान तथा मानव के इस जीवन की भूमिका इन सबका संक्षेप में ज्ञान वेदों में सन्तिहित है। यह सारी विद्याशासाओं को आदि से अन्त तक का ज्ञान कुछ सीमित ऋचाओं में जब घुल-मिल गया हो तो सकलविद्यामी की गुतकी को सुलभाने वाला ईंग्वरसदृश सर्वज्ञानी, सर्वसाक्षी मानवीं में कोई हो ही नहीं सकता। वास्तुत्रास्त्र, भौतिकशास्त्र, प्राणिशास्त्र, रसायनशास्त्र, धणुरेणु विद्याः सादि सभी जब वेदों की गिनेचुने ऋचाओं में सम्मितित हों तो किसी को नया समभ या सकेगा ?

ग्रतः वेदों का ग्रन्य किसी भाषा में पनुवाद करना योग्य नहीं। उदाहरण—'घातु' गब्द लें। वेद की एक ही ऋचा में इसके विभिन्न विद्यासी के सन्दर्भ में विभिन्न प्रथं होंगे। एक धर्थ होगा 'पुरुष का बीमें', दूसरा भर्य होगा 'लोहा आदि स्तिज'। तीसरा अर्थ होगा 'विधाता का'। ऐसे ग्रीर भी जितने अर्थ होंगे वे सभी वेदों में अभिन्नत है। आयुर्वेदाचार्य उसे

'बीर्य' समझेने। सन्जिनास्त्री उसे सनिज कहेंगे। दर्शनणास्त्री 'विधाता की कृति ऐसा वर्ग लेंगे। ऐसी गवस्था में मैक्समूलर जैसा गोरा यूरोपीय पाटरों वा धारतपटित वृद्धि उसका 'Metal' यानी 'खनिज धातु' ऐसा सनुबाद करेंगे तो सन्य विद्यामों में तागू होने वाले 'धातु' लब्द के अथं प्रांग्ल प्रमुखाद पहने बाले को प्रजात ही रह जाएँगे। अतः संस्कृत वेद इचायों का कितों भी यन्य भाषा में यनुवाद करना एक हास्यास्पद बीर निरवंग केवा है। देदमन्त्रों से संस्कृत में ही एक समय एक विद्या के सन्दर्भ में कोई कुछ पर्य पहण कर सके तो ग्रहण करे, ग्रान्य भाषा में बनुवादित कर क्वा के विविध भोदों को कायम नही रखा जा सकता।

## तो बेदों का उपयोग क्या ?

ज्यर दिए विवरण को पढ़कर सामान्य वाचक के मन में ऐसी शंका धा सकती है कि यदि देदों की एक-एक ऋचा, एक-एक शब्द या एक-एक धातु में धनेक विद्यानासाधीं के बनेक बर्बों का सम्मिश्रण कर सारे मानवीं के समझ के बाहर हो ऐसी जानगृत्वी बना दो गई हो तो ऐसे संस्मिश्रित उस्के हरा जानशंकार का उपयोग ही क्या ?

टस बक्त का भी हम यहां तक नुद्ध उत्तर दे रहे हैं। यद्यपि बेद एक वटिन ज्ञान-मुत्यो है जो सामान्य व्यक्तियों की मानसिकं पहेंच के बाहर है नर्गाप कुछ प्रतिभाषाली गिने-चुने व्यक्ति वेदों के ज्ञानभंडार से सामान्वित हो सकते हैं सौर उनके द्वारा धन्य मानवीं तक वेदों का कुछ ज्ञान सन्देश या मार्गदर्शन के रूप में पहुँच सकता है।

#### देदों से ज्ञानप्राप्ति की शतें

बेदों से किसी की कुछ ज्ञान प्राप्त करना हो तो उसमें तीन गुण धगम्य होने चाहिएं-(१) एक यह कि वेद संस्कृत में होने के कारण उनसे ज्ञान बहुण करने के इच्छुक व्यक्ति को संस्कृत भाषा का ऊँचे स्तर का ज्ञान होता मात्रक्यक है। (२) दूसरी शतं यह है कि वेदों में उच्च ज्ञान-वंबार होते के कारव इच्छुक व्यक्ति को किसी एक विद्या शास्त्रा का (रवापनवास्त्र, मौतिकशास्त्र, प्रणुरेणु विद्या, दर्भनशास्त्र ग्रादि) विभारद

के स्तर का जान होना आवश्यक है। तभी तो वह उस विद्यालाका बेदों में छिपा उच्चतर ज्ञान ग्रहण कर सकेगा। (३) तीसरी जतं यह है कि ज्ञानिषिषासु व्यक्ति योगी भी होना चाहिए जो कुछ समय के लिए ही क्यों न हो, इस जडजगत् की चिन्ताएँ और व्यवधानों की भूलकर वैदिक ऋचार्थों के चिन्तन में तल्लीन और समाधिस्य हो सके।

हमारा यह विवरण प्रौर ऊपर उल्लिखिन गत यथार्थ है यह सिद्ध करने के लिए हम एक प्रत्यक्ष उदाहरण देते हैं। जगन्नाथपुरी के गत पीड़ी के जो शकराचार्य थे वे गणितक थे और अन्य भी कई शाखाओं के पंडित थे। वे संस्कृत के भी अच्छे जाता थे। फ्रोर वे सर्वसंग परित्याग किए हुए विरक्त संन्यासी थे, जो वेदऋचाओं के मनन-चिन्तन में तल्लीन हो जाया करते थे। ग्रतः वे Vedic Mathematics नाम का ग्रन्थ लिख सके। विलष्ट ग्रीर लम्बे-चौड़े गणितीय हिसाबों को शीघ्र ग्रीर सरलता से सम्पन्न करने की रीति वेदान्तर्गत छोटे-छोटे शब्दों में कैसी यन्यित की गई है इसका विवरण उन्होंने उस ग्रन्थ में दिया है। उन्हीं वैदिक शब्दों में ग्रन्थ विद्याग्री के भी वैसे ही कुछ उच्च नियम छिपे हों तो उनकी जानकारी उस-उस विद्या में पारंगत, संस्कृतज योगी को हो सकती है। ग्रतः सकल विश्व ज्ञानभंडार जो वेद वह पीढ़ी-दर-पीढ़ी मुखोद्गत कर ज्यों-का-त्यों सुरक्षित रखना एक दैवी जिम्मेदारी है जो समभदार मानवों को निभाना ग्रावश्यक है। वहीं निभाने के लिए पूरी पारम्परिक वेदपाठी, घनपाठी व्यवस्था यनादि काल से बनी हुई है जिसके यनुसार प्रत्येक प्रदेश में वेदपाठियों के कुटुम्ब के कुटुम्ब बने हुए थे जिनका यही कार्य था कि किसी और काम-धन्धे में व्यम्र न होकर केवल वेदपठन-प्रणाली को ही सुरक्षित रखें।

#### वेदपठन-प्रणाली का देवी आदेश

वेदपठन करने वाले कुटुम्ब महाभारतीय युद्ध तक तो सारे विश्व में थे। तत्प ज्वात् घटते-घटते वे केवल भारत में ही रह गये। सन् १६४७ के पञ्चात् भारत भूमि के कुछ भाग मुसलमानों को सौंप देने के पश्चात् जो लघुभारत रह गया है, उसमें ग्रभी तक वेदपठन की प्रणाली पीढ़ी-दर-पीढ़ी चालू रखने वाले हजारों कुटुम्ब हैं। उनका रहन-सहन प्रत्यन्त सादा

क्षेर मुख होता है। देरपठन की परम्परा दे कत्तंत्व समझकर स्वेच्छा से वसा रहे हैं बहाक उसमें धविकार, सम्पत्ति या मान-सम्मान जैसा कोई क्तीयन नहीं है। कुछ भी स्ववहारी, पादिव मानवंग न होते हुए भी जब बनारिकाल से प्रनिवनत कुटुव्य वेदपठन की निजी परम्परा कायम रखे हुए हैं, क्या बह देवी वमत्कार नहीं है? इस परम्परा के पालन में भी वेदों की दिव्य वक्ति का प्रमाण मिलता है। यदि ऐसी दिव्य प्रेरणा ग्रीर शक्ति केलों में न होती तो हजारों कुटुम्बों का दिना किसी लाम, प्रतोभन, ग्राय का स्थाप के वेद मुसोद्यत रखने में भ्रपना जीवन पीड़ी-दर-पीड़ी विताना श्रमस्य या

मुक्तेम्बत न्यों ?

बेरों को मुलोद्यत करने की परम्परा से पात्रवास्य विद्वानों ने ऐसा न्तिकर निकाला कि बेदकास में (बानी उनकी गणनानुसार ईसा पूर्व सन् १२०० में) भारतीयों को लेखन कला नहीं माती थी। वह उनका बनुमान यसत या। वेद जैसे ज्ञानभंडार लेखन भी न जानने वाले जंगली नीमों के हो हो नहीं सकते। किसी भी प्रकार के ज्ञान-संचय के लिए एक बार ही नहीं प्रिवृ बार-बार निरन्तर लिखने का सम्यास सावश्यक है। तकावि वेद मुक्तो द्वत रखने के कारण कुछ और ही थे। एक कारण यह बाकि वह अन्बंदार केवल लिखित ही रखा जाता तो वह प्रत्यालय में बन्द ही पदा रहता। कोई उसे देखता भी नहीं। दूसरा कारण यह कि केवस निम रवर्ग में कीर बार-बार उसकी हस्तिनिखित प्रतियो बनाते-बनाते वेदों के शब्दों में, प्रक्षरों में भादि पाठभेद पाते रहते। तीसरा कारण यह कि वेद केवल लिखित छोड़ देने में उनके हस्त या दीर्घ उच्चारण में समय धोर देण-प्रदेश के प्रमुखार ५ वं होते-रहते घोर उसके विरणामस्यस्य प्रयं भी बदलता रहता ।

#### वेवों की संख्या ?

इस विकाश सकत जानगंदार जो बेद है वह तो मुलत: एक ही होना वाहिए। चीर कीमद्वाभवनम् में भी वहीं कहा है-

एक एक पुरा वेद:। प्रणव: सर्व वाङ्मय:। देवी नारायणो नान्य:। एकीऽग्निवंणं एव च ।। यानि प्रारम्भ में सारे साहित्य का मूल वेद एक ही था। ईन्वर भी एक ही नारायण। ग्रम्नि एक ग्रोर वर्ण भी एक ही था।

वेदों के प्रथम संकलक ग्रीर उद्घोषक सुरासुरों के पूर्वज प्रजापति कश्यप ही सर्वप्रथम वेदन्यास थे जिन्हें स्वयंभू ब्रह्मा से वेद मुखोद्गत कराया गया। तृतीय व्यासं उभना (भूक) थे। चौषे थे बृहस्पति। पाँचवें थे विवस्वान् । छठवें ये वैवस्वत यम । सातवें थे इन्द्र । प्राठवें ये वसिष्ठ । नववें थे सारस्वत (ग्रपान्तरतमा) . दसवें थे त्रिधामा । ग्यारहवें थे त्रिवृषा । बारहवें थे भरद्वाज । तेरहवें थे अन्तरिक्ष । चीदहवें थे धर्म । पन्द्रहवें थे त्रैयारूणि। सोलहर्षे थे धनंजय। सत्रहर्षे थे इतंजय। प्रठारहर्षे थे ऋतंजय । उन्नीसवें थे भारद्वाज । बीसवें थे गौतम । इक्कीसवें थे बाचस्पति । बाईसवें थे वाजश्रवा। तेईसवें थे सोमश्रुमायण। चौबीसवें थे ऋक्षा। पच्चीसर्वे थे शक्ति। छव्बीसर्वे थे पराशर। सत्ताइसर्वे थे जानुकर्ण और अट्टाइसवें थे कृष्ण द्वैपायन पाराजार व्यास । ब्रह्माण्ड पुराण (१।२।३५) मे यह व्यासों को सूची दी गई है। अन्य कुछ पुराणों में भी है।

कश्यप के समय वेंदों के एक सहस्र सुक्तों में ५००४६६ मन्त्र थे ऐसा उल्लेख ग्राचार्य शानक लिखित बृहद्देवता (३-१२६।१३०) में है। वह संख्या विविध युगों में घटते-भटते पाराशर व्यास के समय वेदमन्त्रों की संस्या (मूल पंचलक्षाधिक से) केवल १२००० ही रह गई। यह ऊर्व रित ऋचाएँ भी मूल ईश्वरदत्त ही हैं।

#### पारसियों का ग्रन्थ

ईरान जबरन् इस्लामी देश बनाए जाने से पूर्व वेदपठन करने बाला ही देश था इसका प्रमाण पारसी परम्परा में सुरक्षित है। जो ईरानी उर्फ पारसी मुसलमान नहीं बनना चाहते थे वे णरणार्थी बनकर भारत में भाग ग्राये क्योंकि उनका वैदिक धर्म भारत में ही बचा रह सकता था। वे पारसी उस समय केवल समबंबेद ही पढ़ते थे। अथवंबेद का खंदोबेद भी नाम है। पारसी सन्ध शेंद सबेस्ता छंदोवेद नाम का ही सपन्नेश है। महाभारत के

समग्र वारी (या सारे) देदों का पठन मारे विश्व में होता या किन्तु जल्पस्यात् वैदिक विज्यासासन, चातुर्वण्यं समाज योग गुरुकुल णिक्षा टूटने के कारण बेडपठन परम्परा भी दृटी। उसी कारण पूरे बेटों के स्थान पर बेट के खोटे-मोटे विभाग हो पठन भी प्रथा विविध प्रदेशों में रह गई। ऐसा होते-होते मुसलभान बने घरबों का हमला जब ईरान ५र हुआ उस समय ईरान में को साहत बेदपठनप्रया वच गई थी वह ग्रापंभाष्ट उच्चारण में छडोबेट उन्हें बेंद एबेस्ता कहलाती थी। शेंद सर्वस्ता उन्हें छंदोबेंद यह पूरे देवसहिता का विगडा हुमा उच्चारण था। इसके दी भीर प्रमाण हम वहां दे रहे है। एक प्रमाण तो यह कि पारसी परम्परा के सनुसार वर्तमान जोंद छबेस्ता प्राचीन समय में एक विशाल ग्रन्थ था। इसका ग्रथं स्पप्ट है कि मुलतः वह पूरी वेद संहिता थी। धीरे धीरे वैदिक संस्कृति के टूटने के कारण ईरान में बेद भी ट्टत-ट्टत केवल वर्त मान शेंद अवेस्ता के एए में रह गये। इसरा प्रमाण यह है कि शेंद्र सबेस्ता के संकलक ऋषि उसा उर्फ देकीस कहनाते है। वह उपना उर्फ मुक है जो ऊपर उल्लिखित २० की मुची में डीसरे वेदव्यास थे।

इंदि-इत्यति के समय चन्तरिक्ष में योम् ऐसी ध्वनिलहरी गुँज उठी की छोर उसी के साब बह्याजी बेट लेकर विष्णु के नाभिकमल पर प्रकट हुए। विश्व का ही नाम 'हरि' है। प्रतः 'हरिः प्रोम्' उच्चारण का अर्थ है —किसी बात का प्रारम्भ । भगवान् हरि ने ग्रोम् कहते हुए सुब्टि-उत्पत्ति मारम्भ कर देते के कारण ही हरएक शुभकार्य का बारम्भ वैदिक परम्परा में हरि: प्रोम ने ही होना है।

## वान्त्रात्यों द्वारा फैलाया भ्रम

भारत के जब प्रश्नेजों का प्रभूत्व था तो यूरोपीय गोरे पादरियों ने बेटादि संस्कृत समेधन्य का इस द्विट से पठन करना प्रारम्भ किया कि उनकी निकासे शिद्ध कर भारतीयों को ईसाई बना लिया जाए । वेदों का प्रनुवाद धीर किसी भाषा में किया ही नहीं जा सकता क्योंकि एक-एक संस्कृत धात के विविध धर्य धनुवाद करने पर लुप्त हो जायेंगे। पतः यूरोपीय भाषात्रों में किए गए वेदों के प्रनुवाद वालकों का बेल या। उस वालिश धनुवाद से पाश्चात्य विद्वानों ने जो निष्कर्ष निकाले वे भी बड़े अटपटे थे। पाण्चात्य विद्वान् वैदिक परम्परा या हिन्दू, आर्यं, सनातन धर्म को ब्राह्मण प्रणाली कहने लगे। उसमें उनका एक कृटिल हेतु था कि बाह्मणों के विरुद्ध धन्य हिन्दुओं के मन में घृणा, कोध और तिरस्कार निर्माण कर उनके द्वारा बाह्मणों का जागरूक नेतृत्व भी नष्ट ग्रोर वैदिक परम्परा भी त्याग दी जाए ताकि उन्हें ईसाई बनाना सरल हो जाए।

पाण्चात्य णिक्षाप्रणाली में पढ़े भारतीय हिन्दू विद्वान् भी निजी ग्रन्थों में वैदिक प्रणाली को ब्राह्मणप्रणाली (Brahminism) कहते रहे है। शत्रु-लिखित इतिहास पढ़ने से पग-पग पर वाचक ऐसा घोला लाता है। वैदिक प्रणाली को बाह्मणप्रणाली कहकर तिरस्कृत करना मुखंता है। वंदिक प्रणाली में ब्राह्मण-क्षत्रिय-वैश्य-शुद्ध से सबका ग्रन्नभाव है। वैदिक संस्कृति चातुर्वणिश्रम वाला चार घोड़ों का चार पहियों का रव है। उसके चारों विभाग समान रूप से महत्त्वपूर्ण हैं। प्रत्येक क्षेत्र के उच्चपदस्थ क्षेत्रों के व्यक्ति बाह्मण कहलाते। वैदिक प्रणाली में उच्च स्तर के पत्यर, बोड़े, गधे, हाथी आदि सबको बाह्मण स्तर का समका जाता था। उत्तम कुम्हार, मृतिकार, स्थपत्ति, वैद्य, भौतिक शास्त्री, गणितज्ञ, युद्धशास्त्रज्ञ सारे ब्राह्मण कहलाते थे। ग्रतः प्रत्येक क्षेत्र के श्रेष्ठ व्यक्ति ब्राह्मण कहलाया करते । श्रेष्ठत्व दूहरा था । एक या कार्यकुणलता भौर दूसरा था श्रु नैतिक माचरण।

वर्तमान पाश्चात्य विद्याप्रणाली में प्रारम्भ से मन्त तक उच्चस्तर प्राप्त करने वाले ही सर्वत्र प्राध्यापक, सचिव, उपकुलगुरु, कुलगुरु नियुक्त होते हैं प्रतः पाश्चात्य शिक्षाप्रणाली सारी प्राध्यापक यानी प्रोफेसर-प्रणाली है—तो वह भ्रमपूर्ण भीर कुटिल दोवारोपण होगा। किसी भी समाज में शिक्षा ग्रहण करते-करते जो शिक्षा घौर शासन में नियुण दिखाई र्देगे उन्हीं के हाथों ग्राधिकार रहेगा। उसका ग्रर्थ ऐसा नहीं कि ग्राधिकारी व्यक्ति नीचे वालों से द्वेष करते हैं या निचले वर्गों पर जुल्म करते हैं। उसी प्रकार वैदिक प्रणाली में जन्मतः प्रत्येक व्यक्ति को गृद्र ही समभा

जाता है। बकासमय को जैसी शिक्षा, गुण, क्षमता, माचरण मादि का परिचय दे वंसा उसे समाज में स्थान और सम्मान प्राप्त होता था। प्रतः यह सर्व मानवों को उन्निति का पूर्ण प्रवसर देने वाली न्यायी समाज व्यवस्था है। वैदिक प्रणाली समताबादी मानवर्षणाली है। इसमें गुरु-क्रिया, उक्च-मीच यह भेद व्यक्ति-व्यक्ति की मान्यता के सनुसार होते है। उसके लिए किसी पर कोई दबाव या जबरदस्ती नहीं होती।

वेदकाल सम्बन्धी अनुमान

लगभग ३० वर्ष पूर्व महाराष्ट्र के एक पण्डित बालासाहेब हरदास ने धपने सार्वजनिक आस्पानों में वेदकाल सम्बन्धी विविध विद्वानों के श्रनुमानों को दो जन्दी इस प्रकार यी —मैक्समूलर श्रादि पाश्चात्त्य विचार-बारा के लोग बेदों को ३५०० वर्ष पूर्व के मानते हैं।

राजापुर के पाटणकर शास्त्रो वेदों में उल्लिखित नक्षत्रादि स्थिति के बनुसार वेदीं को २१००० वर्ष पूर्व के मानते थे।

नेते बास्त्री का धनुमान ४०,००० वर्ष था।

पण्डित सुझाकर द्विवेदी का निष्कर्ष या वेद ५४००० वर्ष पूर्व 李青1

पण्डित इस्पन्नास्त्री गोडबोले का अनुमान वा कि वेद उस संख्या से मी १=००० वर्ष पूर्व के है।

पण्डित दीनानाम चुलेट तो बेदों को १५ लक्ष बर्ष के पूर्व के कहते थे। स्वामी दवानन्द सरस्वती के यनुसार वेद लगभग दो अरव वर्ष भाजीत है।

क्यर दिए सारे मनुमानों से एक बात पक्की दिखाई देती है कि मानव उत्पान जब भी हुई हो उसी समय ही बेद मानव की मुखोद्गत कराए

षतः वेद समस्त मानवीं के प्रत्य हैं। केवल हिन्दुकों के या भारत के ही नहीं।

उसी प्रकार बेटी की भाषा संस्कृत भी सारे मानवों की भाषा है--देवन हिन्दुषों की नहीं।

वेद जब कभी प्राप्त हुए वे बह्माण्ड निमिती के समय ही प्राप्त हुए चाहे वह निर्मिती २६००० वर्ष पूर्व हुई हो या लगभग दो अरब वर्ष पुर्व ।

वेद साहित्य प्राचीनतम है, उसकी भाषा सकितिक है और सारी विद्यास्रों स्रोर कलास्रों का संक्षिप्त भण्डार है। स्रतएव वेदमन्त्रों के सारे अर्थ एकसाथ लगाना किसी एक मानव के बस की बात नहीं। निजी मात्-भाषा में भी सैकड़ों वर्ष प्राचीन बोली समऋना कठिन होता है। प्राचीन काल के मुहाबरे भी निरर्थक लगते हैं।

2

# वैदिक प्रणाली की मूल धारणात्रों की यथार्थता

बंदिक मध्यात्मविद्या में भगवान को उनके विविध कार्य भौर गुणों

के बनुसार मिन्त-भिन्न नामों से संबोधित किया गया है। उन्हें ईशस् कहने का तात्पर्य है कि वे बह्याण्ड के स्वामी हैं। ईश्वर

या परमेश्वर का सर्व है श्रेष्ठ सौर उच्चतम स्वामी।

उन्हें भगवान् इसिनए कहा है कि वे तेजपुंज हैं, णवितस्रोत हैं स्रोर

ऊर्जा के उद्गम है।

XAT.COM

हमारा नित्य का सनुभव यह है कि किसी भी गारीरिक या यांत्रिक हलचल या चेतना के लिए ऊष्णता का होना स्रावश्यक होता है। हृदय की छक्-थक्, श्वास-उच्छवास, पाचनिकया, यंत्रचालन, जीव चेतना स्रादि छक्षी किसी न किसी प्रकार की शक्ति या ऊर्जा द्वारा होते रहते हैं। इस प्रकार इस विराट विश्वयंत्र का निर्माण कर उसे स्रसीम, सनस्त, स्रखण्ड, चेतना, प्रकाश और शक्ति प्रदान करने वाला ईश्वर स्वयंत्रकाश स्रीर ऊर्जा स्रोत है। भगवान का वहीं स्थं है।

## विस्व-अह्मान्ड की समय-सारणी

भागवतपुराण में भगवान की विश्व कार्यप्रणाली का वर्णन मिलता है। उसके भनुसार जब बह्मा भवतीणं होते हैं तब विश्वबद्धाण्ड का निर्माण होता है और उनके गयन करने पर सबंब प्रलय हो जाता है। एक सृष्टि का काल बह्मा का एक दिन (एक दिन + एक रात) है। यह वैसा ही है कि वैसे किसी कारकाने का मुख्या जब जागता रहता है, तब तक कारखाना बलता रहता है, भीर सी जाने पर बंद। विश्व-बह्याण्ड के इस निर्माण ग्रार प्रलय का वर्णन उनकी समय मर्यादा की सही गणना बैदिक-परम्परा में की गयी है; क्योंकि वे प्राचीन-तम हैं, पैतृक परम्परा के हैं भीर ईश्वरीय हैं। उनकी स्वतन्त्र परम्परा है। किसी मत्यं-मनुष्य द्वारा प्रारम्भ किए गए किसी विश्वास या धर्म—(जैसे ईसाई या इस्लामी) से उसकी तुलना नहीं करनी चाहिए।

#### कल्प एवं युग

पहले कहा गया है कि बह्या का एक दिन सृष्टिका कार्यकाल या जीवन काल है। इसे एक 'कल्प' कहते हैं, जो ४,३२,००,००,००० मनुष्य वर्षों का होता है। इसी प्रकार ब्रह्मा की एक रात्रि सृष्टि का गयन या सोप काल होता है जो उतने ही मानव वर्षों का होता है। इस प्रकार मानव जैसा गयन करता है और फिर जागृत होकर कार्यरत हो जाता हैं उसी प्रकार सारी सृष्टि भी सचेतन और अवेतन होती रहती है।

प्रत्येक कल्प १००० चकों का होता है। एक चक्र में चार युग होते हैं। इस प्रकार एक कल्प ४३,२०,००० वर्षों का होता है। युगों का कम और समय निम्न प्रकार है—

| कृतयुग    | 78  | 86,25,000 | मनुष्य व | ų    |
|-----------|-----|-----------|----------|------|
| त्रेतायुग | 7   | ?2,88,000 | 4.8      | e de |
| द्वापरयुग | 9 # | 5,87,000  |          | i)t  |
| कलियुग    | 1   | 8,37,000  | 10 0     | į    |
| (एक चक्र) | कुल | 8,320,000 | 21 3     | 1.5  |

बतः एक कल्प में ४००० युग होते हैं।

प्रत्येक कल्प में १४ मन्वंतर होते हैं। सर्थात् चार-चार महायुगों के ७१ चकों का एक मन्वंतर होता है। प्रत्येक मन्वन्तर के शासक को मनु कहते हैं। वर्तमान मनुस्मृति चालू मन्वन्तर की साचारसंहिता है। वर्तमान विश्व सातवे मन्वन्तर में है। हमें प्राप्त मनुस्मृति में कुछ भाग प्रक्षित्त हो सकता है। तथापि मनु महाराज मानवता के मूल धर्माचार प्रणेता है। यूरोप में भो उन्हें The first law-giver of mankind का सम्मान प्राप्त है।

XOT.COM

कृतव्य में पानव जीवन का इतिहास प्रारम्भ होता है। कृत यानी कृतव्य में पानव जीवन का इतिहास प्रारम्भ होता है। कृत यानी (नवा) तैयार किया हुआ। प्रथम कुछ पीढ़ियों के मानव प्रादि सारे प्राणी (नवा) तैयार किया हुआ। प्रथम कुछ पीढ़ियों के मानव प्रादे सारा प्रारम्भ उत्तन्त करने कहाण्ड के सजीव सृष्टि का प्रचलन स्वयं ईप्रवर द्वारा प्रारम्भ किया जाता है, बतः उसे 'कृत' वानि 'सिद्ध किया' या 'वनाया' हुआ। किया जाता है। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईप्रवर द्वारा सिद्ध किए (कृत) युग कहते है। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईप्रवर द्वारा सिद्ध किए (कृत) युग कहते है। उस कृतपुग के मानव स्वयं ईप्रवर द्वारा सिद्ध किए वाने के कारण ईप्रवर-समान सर्वयुगसम्बन्न, सत्यवती, शिष्टाचरण करने-वाले, नियमबद्ध प्राचरण करनेवाले, कार्यकुणल, दीर्घायु, सफक्त, निरोगी बाले, निवस्थ प्राप्त प्रत्या कर्याच करनेवाले, कार्यकुणल, दीर्घायु, सफक्त, निरोगी बन्ता गया। हमारा वर्तमान कलियुग इस दृष्टि से निकृष्टतम युग है। वस्य प्राचर प्रत्या हमारा वर्तमान कलियुग इस दृष्टि से निकृष्टतम युग है। वस्य दुर्गाचार, प्रसम्यता, विश्वासघात, कलह, रोगप्रसार, पापाचरण, निक्षनता सब बदती ही रहेगी। इस प्राचीन भविष्य का अनुभव वर्तमान पीड़ी को पूरी तरह भा रहा है।

इत्युग में इंश्वर हारा सब स्तरों के बीज, यह, ग्रण्डे, पशुपक्षी ग्रादि सार जीवजन्तु और विविध क्षमता के मानव, युवा पुरुष एवं नारी, शिशु, पूर्व बिशिक्त कृषि, व्यदि मूल प्रजनन सामग्री का निर्माण किया जाने वे ही प्रवनन प्रक्रिया चालू हो गई। वहीं से जीवन-मृत्यु-क्रम मन्वन्तरों में चलवे रहे। विविध पुगी में धर्म की ग्लानि होने पर दुष्कृतों के विनाश के लिए भगवान के प्रवतार भी होते रहे।

याग्त मध्द (age) (एज्) 'युग' (yuga) मध्द का ही स्रपभंश है। सम्बा विकाएक यब है, जिस पर बाहड़ जीवों सहित वह घूम रहा है। इंक्टर उन्हें युगा रहा है।

हंश्वरः सर्व भूतेषु हुईशे अर्जुन तिष्ठति । भामयन् सर्वभूतानि यंत्ररूढानि मायया ।। ऐसा भगवान् इष्ण द्वारा भगवद्गीता में कहा गया है ।

## वेद भगवान् की वाणी

जिन प्रकार नाटक, तेल, यंत्रचालना पादि का लेखा धारम्भ से ही तैयार किया जाता है, ठेठ उसी प्रकार परभात्मा ने मानव की बनाते समय उसके पृथ्वी पर विचरण के लिए संक्षिप्त सूत्रक्य जो ज्ञान-मंदार उपलब्ध कराया, वे ही वेद हैं। यदि वेद न होते तो मानव की स्थिति इस प्रपार, वेचीले, जटिल विश्व में एक प्रनाथ, निर्धन शिष्णु की तरह हो जाती। जीवन कैसे बिताना है यह मानव जान नहीं पाता। धवराकर भटक जाता या उसकी हालत पागल जैसी होती।

#### बंशानुगत पाठ

वेदों का ग्रनीखा उच्च ज्ञान भण्डार गुद्ध रहे, उससे कुछ गब्द या वर्ण निकल न जाएँ, या उनमें कुछ ग्रन्य बाहरी जब्द मिलाए न जाएँ, तथा प्रत्येक ग्रह्मर का उच्चारण देवदिशत पद्धित के ग्रनुसार हो हो, ग्रतः वेद सीग्रे और उल्टे कम से मुखोद्गत करना, उनमें संकलित वर्णों की निश्चित संख्या ध्यान में रखना इत्यादि कड़े नियम बने हुए है। यदि वेद गड़ित्यों के गीत होते जैसा कि मैक्समुलरादि पाश्चात्य विद्वानों ने भ्रम फैला रखा है, तो न तो वेदों को मुखोद्गत रखने के इतने कड़े नियम बनते भीर न ही उनकी वंशपरम्परा पठन की पद्धित कायम रहती।

## मानव समूह केन्द्रित थे या बिखरे ?

कृतयुग के आरम्भ में जब मानव का निर्माण तो हुमा क्या उसका निवास एक विशिष्ट प्रदेश में था या मानव बंध पृथ्वी के विविध भागों में समूहों में विखरा हुमा था? वंसे तो इस प्रश्न का उत्तर ना भी मिले तो भी उससे इस प्रथ के मूल सिद्धांत को कोई बाधा नहीं पहुँ चती। जैसे एक गायक प्रत्येक विद्यार्थी के घर जाकर उन्हें गाना सिखाए या इकट्ठे अपने घर गाना सिखाकर बाद में उन्हें घर-घर भेज दे। उसी प्रकार कृतयुग के मारम्भ में भगवान ने प्रशिक्षित मानव एक ही प्रदेश में निर्माण किए हों मौर फिर उन्हें विविध प्रदेशों में भेजा हो या विविध प्रदेशों में बसाए मानव समूहों को मूल वैदिकों प्रशिक्षण दिया हो। तथापि हमारा तार्किक मनुमान यह है कि तिब्बत प्रौर कैलाश से होकर ऋषीय प्रदेश तक प्रथम मूल मानव रहे हों। वहां उन्हें प्रशिक्षित कर पृथ्वी के ग्रन्थ भागों में फैलने के धादेश दिए गए। इस तक के धाधार यह है कि जिब्बटप (जिसका वर्तमान अपभ्रेष

तिन्तत है) यह नाम इसीलिए पड़ा कि वहाँ मानव का प्रथम निर्माण हुआ। कैंसास, शानस सरोवर, गंगोत्री-यमुनोजी सादि सत्यन्त प्राचीनतम धाध्यात्मक सहत्व के स्थान वहीं है। उनके परिश्रम में ऋषीय (यानि Russia) देश का शिविर प्रदेश है। उस प्रदेश के मानव का कृतयुग में निर्माण किया गया। पश्चात् उनका प्रजी के विविध भागों में प्रसंगवणात का बसना प्रारम्भ हुना।

## मानब-निमिती को उलझन

वर्तमान पाक्चात्य धारणा के धनुसार मानव पांशवी धवस्था से धपने द्याप निको ज्ञान दौर कुणलता बढ़ाते-बढ़ाते द्रधिकाधिक प्रगति करता रहका है।

बैदिक संस्कृति की धारणायों का जो क्यौरा हमने पूर्व सध्यायों में दिया है इसके चनुसार हतपुग में मानव की निमिती देवी स्तर की थी नवागि वह कनह, समुया, प्रत्याचार सादि के कारण कलियुग में पाणवी स्तर पर उत्तर माना है।

कुछ ब्यक्ति समक्षते है कि ईश्वर यकायक प्रवीण मानवीं की निमिती का जमल्लार कीसे करेगा ?

इसके इत्तर में हम यह, कहता चाहेंगे कि यह प्रपार चमत्कृतिपूर्ण विस्वितिमीण करने वाली महाअंक्ति ने तैयार, प्रगत, देवपुत्र के रूप में मानव का निर्माण करना ही पूर्णक्य से तक संगत है। प्रजनन की मूल सामग्री भीर ज्ञान परमेश्वर द्वारा प्राथमिक तैयारी के रूप में दिए जाने के पत्रचात् हो तो बोबों के प्रजनन का सक जालू हो सकता है। यतः महान् विस्फोट योर बाब विकास बैसे पाण्यात्य ईसाई सिद्धांतों की अपेका विश्वारम्भ को दौरक कल्पना ही दर्कसंगत है।

बहिहम योडा भी दिचार करें तो पता चलेगा कि हमारे बारों भीर जाद ही बाद या रहस्य ही रहस्य है। किस प्रकार करोड़ों की संख्या, में विभिन्न शक्ति-सम्पन्त मनुष्य एक तरफ भून्य से प्रकट होते हैं, तो दूसरी हरफ बृत्यु वे कराम जबहै में चक्रनाचुर होकर विस्मृति के गर्भ में जिलीन होते खते हैं ? कुछ सोग क्यों विश्वलण वृद्धि सम्पन्त है भीर कुछ लोग

बुद्ध ? कोई पुरुष रूप में ग्रीर कोई नारी क्य में क्यों जन्म लेता है ? कोई धनी और कोई गरीब ऐसा भेद जन्म से ही क्यों होता है ? एक ही व्यक्ति जो डॉक्टरी भूमिका से सर के केण-संभार को गन्दी वस्तु कहता है वही कवि या प्रेमी की भूमिका में केशों को सौदयं प्रसाधन कहकर उनका बखान करता है।

इन तत्वों पर, विसंगतियों पर, ग्रसामंजस्यों पर विचार करने पर मन्ष्य का सारा जीवन ही रहस्यमय प्रतीत होता है। इस जादुई विष्य मे इसी प्रकार 'वेद' भी रहस्यमय ईश्वरीय देत है। जो ईश्वर ज्वलन्त अग्नि-पिण्ड वाले करोड़ों सूर्यों का निर्माण कर सकता है, उसके लिए ये बाते ती साधारण है। उसने केवल ऋषियों को वेदों में ही प्रशिक्षित नहीं किया, सपितु सांसारिक व्यापारों, विज्ञान और कलाओं में भी उन्हें प्रशिक्षित किया। अतः वेदों में उपलब्ध संगीत, स्थापत्य, चिकित्सा, गणित आदि विद्याएँ भी ईश्वरीय देन हैं। इसी कारण बैदिक परम्परा में प्रत्येक विद्या-शास्त्रा का स्रोत ईश्वर ही बतलाया गया है।

FX

# वैदिक संस्कृति का विदव-प्रसार

विश्वपर के मानवी व्यवहारों का बारीको से निरीक्षण करने से पता बसता है कि वेदिक संस्कृति भीर संस्कृत भाषा ही सबके स्रोत हैं।

बाल कवाएँ

XAT.COM.

हितोपदेश, पंस्तन्त्र सादि संस्कृत बाल कहानियां विश्वभर में घर-घर में प्राचीन काल में पढ़ाई जाती थीं। उसका प्रमाण यह है कि महा-चारतीय युद्ध के पत्रचात् जब बंदिक विश्व-साम्राज्य दूट गया और संस्कृत में गुरुकुल शिक्षाप्रणाली भंग हो गई, तो घरबों ने उन्हीं संस्कृत बाल-क्याची कर बाधादित 'घरेदियन नाइट्स' नाम का कथा-संग्रह लिख हाला चोर ट्यर प्रोपीय लेखकों ने एसप्स फेबल्स (Aesop's Fables) नाम का उसका प्रोपीय संस्करण प्रकाशित कर लिया।

#### रतिगास्त

भारतीय नास्त्रीय विषयों में वात्स्यायन के कामसूत्र सुविख्याते हैं। कामनास्त्र को रितनास्त्र भी कहते हैं क्योंकि काम यानी मदन और रित धानों नदन की मार्था। वहीं संस्कृत रितनास्त्र सारे विश्व में जात था। इसका प्रमाण यह है कि यूरोपीय वाक्प्रचार में रितनास्त्र को इरॉटिक्स् (erotics) कहते है। उस जब्द में से प्रारम्भिक e प्रकार को हटाने से वह जब्द rotics धानों 'रितक' ऐसा संस्कृत ही प्रतीत होता है।

वसे जो 'इ' यह स्वर गत्सी से चिपक गया वह स्थानिक उच्चार पढ़ित के कारण हुआ। देंसे भारत में भी 'स्कूल' ग्रीर 'स्टेशन' जैसे ग्रांग्ल बद्ध कुछ भारतीय जन 'इस्कूल' ग्रीर 'इस्टेशन' ऐसे उच्चारते हैं। वहीं भी मूल आंग्ल शब्द पहचानने के लिए प्रश्निम 'ई' स्वर की भूल जाना पड़ता है। उसी नियम के प्रनुसार पात्रचात्य इरांटिक्स उच्चारण में से 'इ' हटा देने से वह संस्कृत 'रितक' शब्द जान पड़ता है।

#### कीड़ा

खेल-कृद, कीड़ा धादि को यूरोपीय लोग (Sports) 'स्पोट् स' कहते है। वह मूलतः संस्कृत 'स्पर्ध' शब्द है, जहाँ उच्चार भेद से 'ध' का उच्चार 'ट' होने लगा। अतः स्पर्च का 'स्पर्ट' हुआ। और दूसरा एक नियम भी ह्यान में रखें। संस्कृत 'म' का उच्चार आंग्ल भाषा में 'म्रो' होता है। जैसे बंगाली लोग राय को रॉय या मनमोहन को मोनोमोहन कहते हैं। उसी प्रकार ग्रांग्ल भाषा में संस्कृत 'नास' शब्द का उच्चार (nose) 'नोज्' भीर 'गम-गच्छ' का 'गो' होता है। भतः 'स्पर्घ' शब्द का यूरोपीय उच्चार 'स्पोर्ट्' हो गया। संस्कृत में स्पर्धा शब्द हार जीत या श्रेष्ठ ग्रीर घटिया का द्योतक होता है। तो प्रत्येक कीड़ा में यही देखा जाता है कि हारा कीन भीर जीता कीन या अग्रसर कीन रहा भीर पीछे कीन रहा। शतरंज का सेल भी वैदिक संस्कृति का अभिन्न अंग होने के कारण सारे विश्व में बेला जाता है। राजा, मन्त्री, हाथी, ऊँट, पदाति प्रादि उस खेल के पात्रों का विचार करने पर भी वह खेल बैदिक भारत के स्रोत का ही दिखाई देता है। उसका नाम शतरंज यह 'चतुरंग' (सेना) इस संस्कृत शब्द का अपअंश है। वैदिक सम्राटों की सेना चतुरंग होती थी। घोड़े, हाथी, ऊँट भौर पदाति ऐसे उस सेना के चार ग्रंग होते थे। यूरोपीय गब्द 'नेस्' (chess) भी चतुस् उर्फ चतुरंगस् शब्द का ही टूटा-फूटा हिस्सा है।

#### योग

योगसाधना वैदिक संस्कृति की एक अनोखी विशेषता है। योग शब्द संस्कृत 'युज' बातु से बना है। उसका अब है 'जोड़ना'। क्योंकि उसमें धारमा का परमारमा से नाता जोड़ने की विधि बतलाबी है। आंग्ल भाषा में 'योक' (yoke) याने जोतना (जैसे घोड़ागाड़ी को जोता जाता है) शब्द योग का ही अपश्रंश है। जैसे संस्कृत 'गौ:' शब्द पाग्स भाषा में 'की' (cow) कहा जाता है उसी प्रकार योग को अंग्रेज

'बोब' उस्वारते रहे हैं। French भाषा में 'डांसने' को joug (जोग) कहते हैं। भारत में

भी तो योगी को कई लांग जोगी कहते हैं। इन उदाहरणों से जाना जा सकता है कि प्रामीन किएवं में योगसाधना सर्वत्र होती थी क्योंकि सर्वत्र

बेदिक वर्ने का ही प्रसार था। इस्लाम में जो नमाज पहा जाता है उसमें उठने-बैठने-मुकने के सारे

मासन प्राचीन मौगिक प्रक्रिया के भवशेष हैं।

इस प्रकार योग शब्द का विविध भाषाओं में मस्तित्व और यौगिक पासनों का कहीं-कहीं होता बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक सबल प्रमाण है।

#### साप-सोही का खेल

स्रीप-होड़ी का एक सेल ग्राजकल बच्चे खेलते हैं। उसमें एक रंगीन पट पर देवे-मेवे सांप धौर कुछ सीडियाँ होती हैं। एस्० वाय्० वाकणकर ने (इतिहास पत्रिका प्रमासिक २६ जून, १६८३ का संक, पृष्ठ ६४, प्रकाशक डां॰ दिवय बेडेकर, बेडेकर हॉस्पिटल, नीपाडा, ठाणे) लिखे लेख में स्पष्ट किया है कि उस खेल को महाराष्ट्र में ज्ञानदेव का मोक्षपट कहते हैं, बृहरात में सनात्रीपट कहते हैं भीर दक्षिण भारत में परमपद-सोनपट कहते हैं। इस प्रकार विश्व में खेला जाने वाला सांप-सीढ़ी का खेल भी देविक स्रोत का है।

#### मगीत

वैदिक संगीत ही शाचीन विश्व में प्रसृत था। यतः ग्रांग्ल भाषा में दी गीत को मांग (Song) सीर गाने को 'सिंगिग' (singing) कहते हैं। वे शब्द स्पान्दत्रया 'संगीत' सब्द से ही व्युत्पन्न है।

#### संबार साधन

कई जोन देशा बोचते है कि छाकाववाणी, दूरमाय, दूरदर्शन मादि

दूरसम्पकं के माध्यम और विमान भादि वेगवान प्रवास के साधन प्राचीन काल में न होते से वैदिक विश्वसाम्बाज्य होना ग्रसम्भव या। उनकी वह शंका तर्कसंगत नहीं है। क्योंकि मध्ययुग में सीमित सावन होते हुए भी मणोक, चंगेजलान पादि कें विस्तृत साम्राज्य ये। मदास से पूर्व में समुद्र पार कर जावा. सुमात्रा, सिंगःपुर, मलयेशिया, श्याम, काम्बोज, विएतनाम श्रादि प्रदेशों में भारतीय क्षत्रियों ने निजी साम्राज्य प्रस्वापित किया था-इसका उल्लेख विद्यमान इतिहास में भी है। प्रण्य ग्रीर नौकार्यों से प्राचीनकाल में विश्वविजय किया जाता था। एक बार विजय पाकर अधिकार जमा लेने पर प्रत्येक जिले पर एक-एक अधिकारी नियुक्त कर सारे विश्व का राज चलाया जा सकता है। ग्रंग्रेजों ने जब ग्रमेरिका से ग्रास्ट्रेलिया तक स्व-साम्राज्य विस्तार किया तब उनके पास सिवाय घोड़े योर नाव इनके ग्रतिरिक्त था ही क्या? ग्रतः यह सोचना कि विश्व-साम्राज्य के लिए वेगवान् संचार साधन होने चाहिएँ-ठीक नहीं।

तथापि हम यह कहना चाहते हैं कि कृतयुग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक के कालखण्ड में लोगों को संचार और सम्पर्क के शीधतम साधन उनलब्ध थे। उनके विपूल उल्लेख प्राचीन संस्कृत-साहित्य में बार-बार भंकित हैं।

धास्ट्रेलिया उक्तं घस्त्रालय भू-लण्ड के पास सागर में तमिल लेख श्रंकित एक कांसे की घण्टा प्राप्त हुई थी। उससे स्पष्ट है कि धाचीन काल में भारतीय नौकायों का संचार सातों समुदों में दूर-दूर तक होता था।

उधर यूरोप के उत्तरी भाग में डेनमार्क के पास बर्फीन सागर में ड्वी हुई एक प्राचीन हिन्दू नौका मिली थी। उस पर बुद्ध आदि की मूर्तियाँ मिली थीं। प्राचीन बैदिक परम्परा की प्रतिमाएँ, मन्दिर, नगर प्रादि विश्व के दूर-दूर के प्रदेशों में पाए जाते हैं। विश्व के सारे सागरी मागौ का पूरा ज्ञान भारतीयों को होने के कारण प्राचीन विश्व के नौकानयन व्यवसाय में भारतीय खलासियों की वड़ी माँग थी। सागर संचार की सारी परिभाषा संस्कृतमूलक होने के उदाहरण इस ग्रन्थ में भन्यत्र दिए गए हैं ही।

अतः चीनी यात्रियों ने या कोलंबस नाम के यूरोपीय व्यक्ति ने

दिशाय व उत्तर धमेरिका खण्डों का पता लगाया यह धारणा घ्रममूलक है। इस प्राचीन समय में सागर-पर्यटन का पूरा ज्ञान भारत ने ही सारे विक्य को उपलब्ध कराया था जैसे बतंभान युग में पाश्चात्यों का विज्ञान सबको प्राप्य है।

क्या हिन्दू सागर पार नहीं जाते थे ?

ठारै विषय में जब इस्तामी मातंक मना, लोग बलात् मुसलमान इताए जाने जने, स्त्रियों पर बतात्कार होने लगा और बच्चों को गुलाम बनाकर देवा जाने लगा, तब कुछ समय पर्यन्त हिन्दू लोगों को सागर पार नहीं जाना चाहिए ऐसी एक संरक्षणात्मक सूचना भारतभर में फैलना स्वादादिक थी। जैसे बाहर बराजक, बलवा, दंगा-फक्षाद होने पर माता-पिता प्रपत्ने बच्चों को बाहर जाने से रोकते हैं। किन्तु उससे यह निष्कर्ष निकालना प्रयोग्य होगा कि भारतीय लोग कभी देण के पार जाते ही नहीं वे। घारतीय लोगों को सारै विक्व में दिग्वजय के लिए, शासन के लिए, पढ़ाने के लिए, समाज संगठन सादि विविध व्यावसायिक सेवाधों के लिए बाना हो पढ़ता था।

कर्मन जेम्स् टोड ने लिखा है (पृष्ठ ११३, खण्ड १, Annals and Antiquities of Rajasthan) कि "पाचतम समय से भारतीय लोग नावर पार जाते रहे हैं। विविध प्रदेशों में भारतीयों के घानिक प्रणाली के चिल्ल उसके साद्य हैं।

एडवर बोकॉक लिखते हैं (पृष्ठ ४४, India in Greece, by Edward Pococke) कि "हिन्दुस्तान के लोग प्राचीत काल में सागर संबार में बढ़े कुशन माने जाते थे"। मनुस्मृति के उल्लेखानुसार भारतीय व्याचारी विविच देशों से माल लाकर भारतीय राजाश्रों को भेंट दिया करते वे। राबावण में की सागरपर्यटन के स्वष्ट उल्लेख हैं। हीरेन (Heeren) क Indians नामक ग्रन्थ में पृष्ठ १२४ पर लिखा है कि भारतीयों की विदेश-यात्रा पर रोक लगान बाला कोई बादेश नहीं या। उल्टा मनुस्मृति में खेकित उल्लेखों में विदेशों से किए जाने वाले व्यापार में यदि हानि हुई तो उनको मस्पाई करने सम्बन्धी नियम दिए हुए हैं।

परणुराम ने इक्कीस बार विश्व में संचार कर उत्पातशील क्षत्रियों का दमन किया था। उनमें से एक बार परणुराम ने ईरान पर चढ़ाई की। पोकॉक ने अपने प्रस्थ के पृष्ठ ४५ पर लिखा है कि परगुधारी परगुराम ने ईरान को जीतने पर उस देश का परश् (यानी कुल्हाड़ा) से पारिसक उर्फ परशीय ऐसा नाम पडा।

पोकांक का निष्कर्ष है कि चाल्डियन् (chaldean) या खाल्डियन् शब्द कुलदेव यानि देव या ब्राह्मणों का द्योतक है। अपने ग्रन्य India in Greece के पृष्ठ ४७ पर पोकॉक लिखते हैं कि ईरान, कॉलचिस ग्रोर धर्मे निया के प्राचीन नक्शे में उस प्रदेश में भारतीय बसे ये इसके स्पष्ट ग्रीर आश्चयंकारी प्रमाण हैं। ग्रीर रामायण तथा महाभारत के ग्रतेक तथ्यों के वहाँ प्रमाण मिलते हैं। उस सारे नक्शे में बड़ी मात्रा में उन प्रदेशों में भारतीयों की बस्ती का विपुल ब्बीरा मिलता है।

Oxus वहाँ की एक नदी का नाम है। उसे ग्रीक शब्द समऋना भूल है। ऊक्षस यानी बैल, संस्कृत शब्द है। उसी का संक्षिप्त रूप ग्रांग्ल मापा में 'ब्रॉक्स्' (ox) ऐसा रूढ़ है। उसका प्रथं बैल ही है।

पोकॉक के ग्रन्थ के पृष्ठ ५३ पर उल्लेख है कि यूरोपीय अत्रिय, स्कैंडिनेविया के क्षत्रिय और भारतीय क्षत्रिय सारे एक ही वर्ग के लोग हैं।

बैदिक प्रणाली में शिवपुत्र स्कंद देवों की सेनाओं का नेता (यानी सेनापति) है। उसी से उत्तरी यूरोप के डेन्माकं, नावें, स्वीडन मादि देशी को स्कैंडिनेविया कहा जाता है - जो 'स्केंदनावीय' ऐसा संस्कृत शब्द है। स्कंद के नेतृत्व में वहाँ जो सागरदल या नौकादल गया था उससे वह नाम रूढ़ हुमा।

#### कंलास

ग्रीक लोग स्वर्ग को Koilon कहते हैं। रोमन लोगों में स्वर्ग का उल्लेख Coelum णब्द से होता है। वे दोनों संस्कृत वैदिक 'कैलास' शब्द के ही यूरोपीय अपर्चाण हैं, ऐसा पोकॉक के ग्रन्थ में पृष्ठ ६८ पर उल्लेख है।

Thessalia

पीकांक के जन्म में पृथ्ठ ६२ गर लिखा है कि "ग्रीत का थेसालिया

पीकांक के जन्म में पृथ्ठ ६२ गर लिखा है कि "ग्रीत का थेसालिया

बाग देन-गालि बानी कावल का प्रदेश इन ग्रम्थं का संस्कृत शब्द है।

पान देन-गालि बानी कावल का प्रदेश इन ग्रम्थं का ऐसे प्रयं का

Othrys नाम का श्रीम का पर्वत 'मादि ईश' यानी पर्वतराज ऐसे प्रयं का

संस्कृत है"।

स्वयं जीत (Greece) देश 'गिरीण' अर्थ का संस्कृत है। ऑलिम्पस् पहाड़ी पर वे अपने सार देशों का निवास मानते थे। उसी से उस देश का नाम 'गिरीश' उफे ग्रीस पड़ा।

काश्यपीय (Cassopoci)

ग्रीक नाम Cassopoei वस्तुतः काश्यपीय ऐसा वैदिक प्रणाली का है। उसका सर्व है —काश्यप का प्रनुपायी या काश्यप का वंशज ।

#### विश्व के प्रसिद्ध भवन

'घारतीय इतिहास की भयंकर भूलें' और 'विश्व इतिहास के विलुप्त प्रधाय' नाम के मेरे उन्यों में मैंने प्रमाणित किया है कि विश्व के विविध प्रदेशों में जो उपाक्षित दरगाहें, मसजिदें और गिरिजाधर बने हुए हैं वे सार प्राचीन बैदिक क्षत्रियों के बनाए महल और मन्दिर हैं। पोकॉक के प्रच्य में पूछ १६३ पर इसकी पुष्टि होती है। वे लिखते हैं कि ''उत्तर भारत के सूर्यवंशी लोगों के बनाए विशास भवन विश्व में जहां-तहां पाए बाते हैं। रोम, इटली, ग्रीस, पेस, इजिप्ट और सीलोन ग्रादि प्रदेशों में सूर्यवंशी क्षत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दीवारें और सार्वजनिक मुव्वशे क्षत्रियों के बनाई इमारतों की मोटी दीवारें और सार्वजनिक मुव्वशे के उन्होंने बनाए काम (सरोवर, घाट, ग्रन्नछत्त्र, विद्यालय, बेध-गाला पादि) प्रसक्त को बढ़े चिकन कर देते हैं।''

पोर्काव साहब ने जिन प्रदेशों का उस्लेख किया है उसके स्रतिरिक्त स्पेन देश में पाचीन समहम्बा महन सीर कार्डोब्हा नगर भी तथाकथित मसबिदें, बगदाद बुखारा, मनरकंद, इस्ताम्बूल, काबुल प्रादि सारे नगर प्रोर वहां की बेलकीय प्राचीन इमारतें सारी ईसापूर्व समय की वैदिक स्रवियों की बनाई हुई है।

## यूरोप की प्राचीन पूर्वीय संस्कृति

फंभ क्यूमाण्ट (Franz Cumont) (जन्म, ३ जनवरी, १८६८) घंट के विश्वविद्यालय में प्राध्यापक थे। उन्होंने दो खण्डों का एक प्रत्य लिखा है। नाम है Textas et Monuments figure's relatifs aux Mysteres de Mithra। उसका प्रांग्ल प्रनुवाद Thomas J McCormack ने किया है। उस प्रांग्ल प्रन्य का नाम है The Mysteries of Moithra। क्यूमाण्ट का दूसरा प्रन्य है Les Religions Orientales dons le Pagani au Romain। उसका प्रांग्ल प्रनुवाद Oriental Religions नाम से हुमा है। (प्रकाशक-The Open Publishing Company, Chicago, १६११, लंडन के विकेता—Kegan Paul Trench, Trubner & Co.)। ईसाई पंथ जब केंबल एक छोटा २५-५० व्यक्तियों का गुट था घौर उस ईसाई पंथ की प्रत्य प्रनेक पंथों से मधिक जनमान्य होने की होड़ लगी हुई थी तब रोम नगर में जनजीवन किस प्रकार का था उसका वर्णन क्युमाण्ट के ग्रन्थ में है।

विस्कॉन्सिन विश्वविद्यालय के प्राच्यापक Grant Showerman ने Oriental Religions ग्रन्थ की प्रस्तावना लिखी है। उसमें शॉवरमन लिखते हैं कि "रोम में ईसापूर्व जितने मूर्तिपूजक पंगन पंथ थे उनके सिद्धान्त ईसाई पंथ के सिद्धान्तों से कहीं अधिक शरीर, मन, बुद्धि, चेतना मादि सभी का समाधान करने वाले होते थे। उनकी परम्परा बड़ी प्राचीन थी। विज्ञान भीर सम्यता पर वे भाधारित थीं। उनके विविध समारम्भ होते थे। उनमें लोग ईश्वरी माया की अनुभूति से बड़े मन्न हो जाते थे। उनकी देवताएँ बड़ी दयालु कही जाती थीं। उन धामिक समारोहों में सामाजिक समागम बड़ा अच्छा होता था। वह धामिक प्रणाली तर्क पर माधारित थी। अगले जन्म में प्रविक शुद्धभाव भीर पुष्य प्राप्ति हो यह ध्येय रखा जाता था। ईसाई पंथ ने उस विरोधी परम्परा से हो भयने तथ्य बनाकर उन पंथों का खण्डन करना भारम्भ किया।"

उस ग्रंथ की भूमिका में क्यूमाँट ने लिखा है कि "इसमें कोई संदेह नहीं कि ईसाईपंथ के कुछ विधि और त्योहार मूर्तिपूजकों की प्रणाली का धनु- XALCOM.

करण करते हैं। चौथी नतास्दी में जिस्मस का त्योहार २५ दिसम्बर को इसलिए माना गया कि इस दिन प्राचीन परम्परानुसार सूर्य जनम का (यानी इत्तरायण का भौर उसके फलस्वरूप दिन बड़ा-बड़ा होते रहने का) उत्सव होता पा

पुष्ठ २ पर क्यूबांट के गंग में लिखा है "पूर्ववर्ती देशों में श्रीर विशेषतः उनकी प्राचीन धर्म-प्रणाली में हुवें उनके व्यवसाय और सम्पत्ति, तांत्रिक समझ, कला, बुद्धि मौर विज्ञान का परिचय प्राप्त हो सकता है।"

प्ट ६ पर उल्लेख है कि "विख्यात सगील ज्योतियी, गणितज्ञ, वैद्य, दर्शनगारकों के प्रणेता एवं भाष्यकार सारे अधिकतर पूर्ववर्ती जन ही थे। टॉनिमी चौर प्लोटिनस (Ptolemy and Plotinus) मिल्र के निवासी वे, पार्थी (Porphyry) मोर पायम्ब्लीकस् (Iamblichus) सीरिया (सूर) बडेन के निवासी थे हिस्को राष्ट्रहम् घीर गैलेन (Discorides and Galen) प्राणिया के थे। प्रत्येक विद्या में प्राच्यविज्ञान की छाप थी। साहित्य और विज्ञान दोनों का विकास मुख्यत: पूर्ववर्ती लोगों ने ही किया। ग्रीक प्रणाती के प्रणेता माने गए उनके साम्राज्य के लगभग सभी नेता एणिया मायनर, सोरिया (मुर), और ईजिप्त (यानी अजपति उर्फ मिस्र) देश के विवासी ये। "यूरोपीय लोग ही सारे क्षेत्रों में अवसर थे यह दंभपूर्ण प्रतिपादन वहा लोखला लगता है। उस समय रोम का धपना साम्राज्य तो या हो नहीं प्रितृ रोम पूर्ववर्ती देशों का प्रकित या।"

# यूरोप की प्राचीन वंदिक सभ्यता के प्रमाण ईसाइयों ने नष्ट किए

क्ष्मांट के क्रम में पृष्ठ १२-१३ पर निस्ता है "सब-कुछ लुप्त हो नवा। दूसरी मनाव्दी में Eusebius और Pallas जैसे लेखकों ने The Mysteries of Mithra जैसी प्राचीन दन्तकवाओं के जो मोटे-मोटे ग्रन्थ प्रवाशित किए उनमें उन प्राचीन देवी-देवताग्रों की कुछ कथाएँ दी गई दी। उनसे उस सुप्त जीवन-प्रणाली का कुछ योड़ा-सा जान हो सकता था। किन्तु मध्यकाल में कर्मठ ईसाई भावनाओं के अन्यधिक कड़वे प्रभाव के कारण दन मृतिपृष्टक पंथों के साथ-माय उनका सारा साहित्य ही नण्ड करा दिवा गया। ठीसरी कटाब्दी के रोमम साम्राज्य के बारे में भ्रस्यत्य ब्योरा

मिलता है जबकि उसी समय (वैदिक) मूर्तिपूजा-प्रणाली रोम में सर्वाधिक प्रभावशाली थी। Heriodianus श्रीर Dion Cassius से इस्तंब्ल के लेखक प्रोर Suetonius से Ammianus Marcellinus तक के जितने महत्त्व के ग्रन्थ थे सारे नष्ट करा दिए गए। यह इतिहास का न्यून ईसापूर्व (वैदिक) प्रणाली के प्रध्ययन में बड़ी वाचा निर्माण करता है।"

#### वैदिक प्रणाली की ईसाई निन्दा

यूरोप में ईसाईपंथ जैसे-जैसे पनपता गया वैसे-वैसे उसने तत्पूर्व के यूरोप खण्ड के बंदिक-प्रणाली के सारे चिह्न और सारा साहित्य निर्दयता से और निण्चयपूर्वक नष्ट कर दिया। घाव पर नमक खिड़कने की तरह दृष्टता से ईसाईपंथी लेखकों ने पूर्ववर्ती वैदिक प्रयाशों की खिल्ली भी उड़ानी शुरू कर दी। उदाहण्णार्थ Juvenal नाम का लेखक ईसिस देवता के सम्मुख जो भक्त अपने भरीर पर बाब आदि लगा लेते उनका उपहास करता है। Necromancy नाम के ग्रन्थ में Ducian महायागी (Magi) लोगों का (स्नान ग्रादि से) ग्रपने ग्रापको शुद्ध करने की विविध किवाग्रों का कोई अन्त ही न होने की हुँसी उड़ाता है। Metamorphosis नाम के ग्रन्थ में Apulesius ईसिस देवता के दर्शनाथियों से कराए जाने वाले विविध धर्माचारों की निन्दा करता है। Treatise on the Syrian Goddess शीर्षक के प्रत्य में Lucian ने Hierapolis (यानी हरिपुर) के देवस्थान का उल्लेख करते समय वहाँ के पुरोहित से जो बातचात हुई उसका विवरण ग्राचा-अधूरा-सा ही दे रखा है।"

श्ररव प्रदेशों में और यूरोप के कई नगरों में कृष्ण मन्दिरों की भरमार होती थी। अरवों ने उन सब मन्दिरों की मस्जिद बना डाली तथापि वे उन्हें हरम् यानि हरियम् (हरिमन्दिर) ही कहते हैं। यूरोपीय लोगों में Hercules (यानी हरि-कुल-ईश श्रीकृष्ण) और Hierapolis यानी हरिपुर के मन्दिरों का उल्लेख बाता रहता है। वैदिक-प्रणाली में ईश वाति परमात्मा । अतः प्राचीन विश्व में रोग, ईजिप्त आदि प्रदेशों में जो Isis ईशिस देवी कही जाती है वह परभेश्वरी, पार्वती, चण्डी, दुर्गा, भवानीदेवी

थी।

XAL.COM.

यूरोपियों के भ्रम यूरोपीय लोग सारे ईसाई हो जाने के कारण वे यूरोप की ईसापूर्व

यूरोपीय तीन सारे ईवाई हा जान के स्वार्थ है। Phrygia, Thrace, प्रवानी के प्रध्यवह में एक बड़ी मारी भूल करते हैं। Phrygia, Thrace, प्रवानी के प्रध्यवह में एक बड़ी मारी भूल करते हैं। विभिन्त धर्म और पंथ की मिस प्रांदि देशों में जो देशो-देशताएं भी उन्हें वे विभिन्त धर्म और पंथ की मिस प्रांदि देशों में जो देशो-देशताएं भी उन्हें वे विभिन्त धर्म में प्रान्तपूर्णा, भवानी, सबस बंडे हैं। वैदिक-प्रधानी में सरस्वती, लक्ष्मी, प्रन्तपूर्णा, भवानी, सबस बंडे हैं। वैदिक-प्रधानी में सरस्वती, लक्ष्मी, प्रन्तपूर्णा, भवानी, काली प्रांदि देशियों की जब पूजा होती है तो वे भक्त लोग विभिन्त पंथों के पा धर्मों के थोड़े हो होते हैं। वे तो सारे वैदिक धर्मी ही होते हैं। के पा धर्मों के थोड़े हो होते हैं। वे तो सारे वैदिक धर्मी ही होते हैं।

यान्यवर, यूरोपीय विद्वानों की कुछ प्रत्य गलतियों के उदाहरण समूनों के क्य में शीचे दिए जा रहे हैं। उनसे मबक यह सीखना चाहिए कि एक गोरे यूरोपीय, ईसाई व्यक्ति के बचन को स्वयंसिद्ध नहीं मानना चाहिए।

Sir Monier Monier Williams ने एक बड़ा मोटा संस्कृतं-ग्रांग्ल बद्दकोक प्रकाशित किया है। प्रन्य तो बड़ा बच्छा, महत्वपूर्ण और उपयुक्त तो हैं सवापि उसमें हमने एक बालिक कलती पकड़ी है जो एक साधारण पाठकाना का किम्छाय भी नहीं करेगा।

इस कोश में 'कंचिदेक' शब्द का प्रयं मौनियर विलियम्स साहब ने क्या दिया है देखें। साहब महाजय कहते हैं कि महाभारतकालीन किसी देहात का नाम 'कंचिदेक' था।

वह मर्थ साहब महामय ने कहाँ से निकाला ?

महाभारत में जब भगवान् श्रीकृष्ण दुर्योचन के दरबार में युद्ध टालने हेतु समसीता करने जाते हैं तो कहते हैं —-

इन्द्रप्रस्यं, वृक्षप्रस्यं, जयंतं बारणावत्तम्। प्रयच्छ चतुरो ग्रामान् कविदेशं व पंचमम्।

इसका सही पर्य यह है कि "(पडियों की तुम) इन्द्रप्रस्थ, वृक्षप्रस्थ, बयन्त, बरवादत प्रीर 'कोई-से भी' पविवा ग्राम दे डाली।"

नया संस्कृत सीवाने वाला जिल्लु भी उसका वही प्रयं करेगा क्योंकि सगवान श्रीहृत्य का बह वयन वडा सीधा, सादा और सरल है। तथापि मोनियर दिनियम्स साह्य कहने हैं कि नगवान कृष्ण ने पाँडवी के लिए जो पाँच गाँव माँगे उनमें पाँचवें नगर का नाम कोई-सा भी (कविदेकम्) था। परस ली यूरोपियन साहव की बात।

दूसरा एक उदाहरण देखें। M.A. Sherring नाम के पादरी ने Benares the Sacred City of the Hindus जीपंक की पुस्तक लिखी है। उसकी भूमिका में पृष्ठ XXI (इक्कीस) पर प्रोफेसर विल्सन नाम के पत्य यूरोपीय विद्वान की बैंसी ही गलती बतलाई है। जेरिंग लिखते हैं कि अनेक बार प्रोफेसर विल्सन ने 'काणिराज' का अर्थ राजा काजी (प्रयांत् काणी नाम का राजा) ऐसा दे रखा है जबकि काणिराज का अर्थ 'काजी नगर या काजी राज्य का राजा' होता है।

ऐसे उदाहरण देखते हुए यूरोपीय विदानों के निष्कर्षों के धौर तकीं के बारे में वाचकों को बड़ी सावधानी बरतनी चाहिए।

## वेदों के झूठे अनुवाद तथा निन्दा

यूरोप के कई व्यक्तियों ने वेदों के सम्बन्ध में बृणा का प्रसार करने के लिए वेदों के अनुवाद उपलब्ध कराने के बहाने कुछ अंटसंट बरौरे की पुस्तकों प्रकाशित कराने की घटना भी यूरोप में हुई है।

प्रत्यक्ष भारत में बम्बई के St. Xavier's College के संवालक विदेशी गोरे पादरी और पुणे नगर का भांडारकर प्राच्य विद्या संस्थान जैसे संघटनों से सम्बन्धित भारतीय और विदेशी विद्वान् में स्मूलर आदि के पराए छप्पे के वेदों के ऊपरी भनुवाद ही प्रमाण मानकर चल रहे हैं। ऐसं सारे ध्यक्तियों से भीर उनके भनुवादों से सावधान रहें।

तथापि कुछ यन्य पाण्चात्य विद्वानों को बैदिक संस्कृति की प्राचीन विश्वव्यापकता प्रतीत हुई है। काँट विद्यानस्टियनों ऐसे एक लेखक हैं। The Theogony of the Hindus नाम की उनकी पुस्तक के पृष्ठ १६८ पर वे लिखते हैं "हिन्दू प्रणाली की प्राचीनता की कोई बराबरी नहीं कर सकता। वहीं (प्रायावर्त में) हमें न केवल ब्राह्मण धर्म प्रिष्तु समस्त हिन्दू प्रणाली का घारम्भ प्रतीत होगा। वहां से वह धर्म पश्चिम में इथियोपिया प्रणाली का घारम्भ प्रतीत होगा। वहां से वह धर्म पश्चिम में इथियोपिया से ईजिप्त और फिनीशिया तक बढ़ा; पूर्व में स्थाम से होते हुए चीन घोर जापान तक फैला; दक्षिण में सीलीन घोर जावा, सुमाना तक प्रसारित हुया जापान तक फैला; दक्षिण में सीलीन घोर जावा, सुमाना तक प्रसारित हुया

पीर उत्तर में ईरान से लाल्डीय, कांतिचिस भीर हायपरवोरिया तक कैता। वहीं से वह बैटिक घम ग्रीस भीर रोम में भी उत्तर आया।

# विश्वोत्पत्ति का वैदिक-वर्णन अन्य धर्मग्रन्थों में भी उद्धृत

XAT.COM.

इसी बन्ध में हमने मन्यत्र यह दर्शाया है कि प्राचीनकाल में वैदिक संस्कृति ही सर्वत्र प्रचलित होने के कारण सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो बंदिक साहित्य में दिया है वही कुरान, बाइबल जैसे मन्य धर्मग्रन्थों में

दोहराया गया है।

उदाहरणायं सृष्टि-उत्पत्ति का वर्णन जो ग्रीक लोग देते हैं वह वैदिक
प्रजालों का ही है। ग्रॉफियस (orpheus) का इस सम्बन्ध का कथन
वन्ने जियम (Damascius) ने इस प्रकार लिखा है, "ग्रनाधूनी ग्रीर उथलवृज्य से कोनोंस (Kronos) यानी सूर्य ने प्रथम Oether (यानी दिन) ग्रीर
पुष्त से कोनोंस (Kronos) यानी सूर्य ने प्रथम Oether (यानी दिन) ग्रीर
हिरोठा (वानी राजि) बनाई। उसी में उसने (बह्म) ग्रंड की स्थापना की।
उसी से जिलिर फॉण — यानी ब्रह्मा-विष्णु-महेश बने। उन्होंने स्त्री ग्रीर
पुष्य निर्माण किए। इन स्त्री-पुष्प युगल से मानव जाति की उत्पत्ति हुई।

इंजिप्त के लोग भी वही कथा दोहराते थे कि प्रथम ब्रह्मांड की निमिती हुई। उन ब्रह्माण्ड के दो हिस्सों से आकाश और पृथ्वी बनी। (Bharat—India As Seen and known by Foreigners, संकलक वावा साहेब देशपांडे, प्रकाशक—स्वाह्याय मंडल, किला पारडी जिला सुरह, सन् १६५०)।

## बहुदी धारणा भी वेदमूलक है

पहुदी लोगों का नंता मोक्सेस (यानी महेश) भी वहीं कथा मानता या। इस लम्बन्ध में काँद वियानिस्ट्यनों का उल्लेख (पृष्ठ १४४, The Theogony of the Hindus) कहता है ''ईजिप्त का धर्म भी प्राचीन भारत का हो धर्म या इसका प्रमाण हमें मोक्सेस (महेश) के कथन से मिलता है। गीक्सेस के धर्मतत्त्व एक इंस्वर की धरूपना पर ही प्राधारित थे। बेदों का ताल्य मां बही है। मोक्सेस की धर्म-प्रणाली और सृष्टि-उत्पत्ति की घारणाएँ कुछ मात्रा में उसी हिन्दू बेदिक स्रोत की दीखती हैं।"

## बाइबल और कुरान

सुष्ट-उत्पत्ति का वर्णन जो बाइबल और कुरान में उद्युत है, वह बौद्ध-प्रणालों का है। और बौद्ध जो व्यौरा देते हैं वह बैदिक-प्रणाली का है। (देलें पृष्ट द-१, Bharat—India as seen and known by Foreigners) "प्रथम पृथ्वी पर बस्ती नहीं थी। उस समय ग्राकाण उर्फ भूवन के निवासी पृथ्वी पर उतरा करते। महिला और पृष्ठ वर्गों के उन दिव्य व्यक्तियों के भाव शुद्ध होने के कारण उन्हें कामवासना नहीं थी। वदाम के जैसा एक फल बृक्ष से तोड़कर खा लेने की जो इच्छा ग्रादि बुद्ध ने उनमें जगाई उन स्त्री-पृष्ठ्यों में कामवासना निर्माण होकर भूवन को वापस लौटने की उन्हें कोई इच्छा ही नहीं रही। उन्हीं से मानव जाति का निर्माण हुआ।" इसमें किसी को कोई शंका नहीं रहनी चाहिए कि ईसाई ग्रीर इस्लामी परम्पराग्नों का वही स्रोत है। इस प्रकार सृष्टि-उत्पत्ति की सभी कलानाएँ भारतीय प्रणाली की ही हैं।

#### अध्याहम

"Pantheism, Spinogism, Hegelianism मादि जो माध्यात्मिक धारणाएँ हैं वह कहती हैं कि चराचर में ईक्वर सर्वव्यापी है; उसी परमात्मा का ग्रंश मानव में भी है; मृत्यु के पश्चात् जीव की मात्मा परमात्मा में विलीन होती है; जन्म-मृत्यु का चक्र मखण्ड घूमता रहता है—यह सारी कल्पनाएँ हिन्दू परम्परा की ही तो हैं।" (देखें पृष्ठ २६-३०, Bharat— India as seen and known by Foreigners)

#### दर्शनशास्त्र

"दर्णनशास्त्र में तो हिन्दू लोग ग्रीस ग्रीर रोम से बड़े अग्रसर रहे हैं।
वयों कि श्रात्मा के ग्रमरत्व के बाबत ग्रीक ग्रीर रोमन लोगों को सन्देह था।
ईजिय्त लोगों का धमं, पौराणिक कथाएँ ग्रीर दर्णनशास्त्र हिन्दु ग्रों से लिया
गया था। ग्रीक दर्णन लगभग पूर्णतथा हिन्दू दर्शनशास्त्र से ही लिया गया
है। उनकी समानता गोगायोग से नहीं हो सकती। हिन्दू अग्रसर होने के

XALCOM.

कारण वे गुरु घोर दीक सोग उनके शिल्य होने चाहिए। (देखें - पृष्ठ २७ से ३३, देशपाँडे की की पुस्तक)।

विश्वताहित्य और ईश्वर ज्ञान मी हिन्दूमूलक

W. D. Brown निसते हैं, 'बारीकी से जांच करने पर किसी शुद्ध-भाव के व्यक्तिको यह मानना पहेगा कि हिन्दू ही विश्व-साहित्य धौर ईश्वरज्ञान के जनक हैं। मैक्समूलर, Jacoliott, सर विल्यम जोन्स आदि को भारत के प्राचीन साहित्य से पक्के इस बात के प्रमाण मिले हैं कि ईश्वर ज्ञान के लगभग सारे ही तब्य विश्व के लोगों ने भारत से ही प्राप्त किए हैं। इस विषय में हिन्दू इतने प्रयसर थे कि अपने-आपको बड़े प्रगत सम भने बाले घन्य लोग भी हिन्दुमों की श्रेष्ठता से मन-ही-मन में जलें।" (पृष्ठ १३-१४, देशपांडे की पुस्तक)।

#### प्राचीनत्व

हिन्दू उफं वैदिक प्रणाली की प्राचीनता के बारे में Sir James Coird सिमते हैं "कुछ पाश्चात्य घोष्ठियों को ग्रभी इस बात का पता नहीं है कि हिन्दू ही बिज्द के प्राचीनतम जासक हैं।"

दिसम्बर १६६१ के Calcutta Review मासिक के एक लेख में (वष्ठ १४-१५ पर) निना घा-"इस बात का सन्देह नहीं हो सकता कि हिन्दु जाति कला और क्षात्रदल में घेष्ठ थी, उनका शासन वड़ा भच्छा था, उनका नीतिशास्य बडी बुद्धिमानो से बनाया गया या और उनका ज्ञान बहा घेष्ठ या। प्राचीनकाल में हिन्दू ब्यापारी लोग थे इसके विपूल प्रमाण है। भारतीय हथकरचा के बस्त्र सारे विश्व में मान्यता पाए थे। रेशाम तो धनादिकाल से हिन्दू बनाते रहे हैं। ग्रीक लेखकों का निष्कर्ष है कि हिन्दू बृहिमान धौर सर्वश्रेष्ठ थे। सयोज ज्योतिय श्रीर गणित में वे श्रव्रगण्य थे।" Dionysius का कथन है कि "हिन्दू जाति ने सर्वप्रथम सागर पार कर प्रथमा मान प्रजात प्रदेशों में पहुँचाया । उन्होंने ही धाकाशस्य नक्षत्रादियों का प्रमाद पहल्यान कर यह पादि के भ्रमण गतियों का ग्रष्ट्ययन किया, उनका स्थान बाना धौर उनका नामकरण किया। पनादिकाल से भारत

ही निजी मग्रसरत्व के लिए स्यात है भौर उसमें प्राकृतिक तथा हस्तकता की मुन्दर कृतियों की सबंदा विपुलता रही है।" (देखें पृष्ठ १४-१४ देशपांडे जी की पुस्तक)।

## भारत-मानवी सभ्यता का मूल देश

विस्यात फ्रेंच लेखक कुइम्फे (Cruiser) ने लिखा है कि "पृथ्वी पर यदि ऐसा कोई देश है जहाँ मानव का लालन-पालन सर्वप्रथम हुपा या उस आधतम सभ्यता का गठन हुआ जो अन्य प्रदेशों में फैली और मानव को मानो नवजीवन प्रदान करने वाले ज्ञान का प्रसार जहाँ से सारे विश्व में हुआ तो वह देश है - भारत" (पृष्ठ १७, देशपांडे जी की पुस्तक)।

दूसरे एक विद्वान् Victor Cousin ने लिखा है कि — "भारत के दार्शनिक-साहित्य में इतने धोतप्रोत तथ्य मिलते हैं भीर वे इतने श्रेष्ठ हैं कि उनकी तुनना में योरोपीयों के तथ्य ग्रति हीन प्रतीत होते हैं। उससे हमें भारत के सामने नतमस्तक होकर यह मानना पड़ता है कि मानव के उच्चतम दर्शनशास्त्र की जननी भारत है भारत।"

## हिन्दुत्व-विश्वधमं रहा है

विषय के लोगों को पता नहीं है कि सुष्टि-उत्पत्ति काल से ईसाई धर्म का प्रसार होने तक प्रत्येक मनुष्य हिन्दू या यानी वह वैदिक संस्कृति का अनुयायी था। ऊपर दिए उद्धरणों से उसी निष्कर्ष की पुष्टि होती है। ग्रीक लेखक Ctesias ने लिखा है कि "हिन्दू लोग गिनती में अन्य सभी प्रदेशों के लोगों के इतने थे।" (पृष्ठ २२०, Volume II Historical Researches)

उस कथन के प्रनुसार प्राचीनकाल में विश्व की जितनी जनसंख्या बी उसमें पचास प्रतिभत हिन्दू थे घोर शेष पचास प्रतिमत ग्रन्य थे। किन्तु वह निष्कर्ष सही नहीं है। विविध देवताओं के मन्दिर बनाने से पथ या धर्म मिन्न होते हैं यह योरोपीय धारणा निराधार है। मले ही विभिन्न प्रदेशों में भिन्न-भिन्न देवताम्रों की मूर्तियाँ थीं तथापि सबकी जीवन-प्रणाली वैदिक ही थी।

Delbos नाम के एक फेंच बिद्वान् बैदिक हिन्दू-प्रणाली की विषवधमं ही मानते थे। उन्होंने किसा है कि 'जिस जीवन-प्रणाली का ग्राविष्कार भारत में हजारों बर्ष पूर्व हुया वह हमारे जीवन का एक संग अन गई है मीर हमारे बासमन्त में सबंब हमें उसकी मनुभूति होती है। सभ्य जगत के कोने-कोने तक वह प्रणाली पहुँची है। चाहे समेरिका हो या यूरोप हर प्रदेश गगाप्रदेश चाई हुई उस सम्यता का प्रभाव दीखता है।" (पृष्ठ १८, देशपांते की की पुस्तक -- Bharat -- India as seen and known by Foreigners)

पांग्लम्मि से प्रकाशित प्रस्तुवर १८७२ के The Edinburgh Review में लिखा था कि "जिस प्राचीनतम सम्यता के प्रवर्शेष हमें प्राप्य है वह हिन्दू सम्यता है। कार्यं कुशलता और सभ्यता में वह वेजोड़ रही है। जिन सम्यताओं का नामनिद्रेश इतिहास में है उनका उदय भी उस समय नहीं हुया या जब हिन्दू सभ्यता चरम उत्कर्ष पर पहुँच चुकी थी। हम उसकी जितकी प्रधिक लोज करें उतना ही उसका विशाल ग्रौर विस्तृत स्वरूप सामने पाता है।"

#### विश्वव्यापी बंदिक शासन की आवश्यकता

एक हिन्दू विद्वान् विवेकानन्द जी ने कहा है ''मेरी मनीपा है कि हिन्दू-धर्म दिश्वदिजय करे।" (पृष्ठ & Hindu, Life-Line of India, लेखक-प्रकाशक, बी॰ एम॰ जगतियानी, मुंबई, सन् १६८३)

बह बढ़ा महत्त्वपूर्ण योर सर्वगामी विचार है। हम बार-बार कह चुके है कि हिन्दुत्व कोई जाति नहीं है। वह तो एक विचारधारा और जीवन-प्रणालों है जो किसी भी देश या जाति का व्यक्ति ग्रपना सकता है। प्रत्येक का बीवन सफल हो यह हिन्दुत्व का ध्येय है। यह तभी हो सकता है जब विका के भारे मानव हिन्दू तत्त्वों को प्रयनाएँ; जैसे सृष्टि-उत्पत्ति काल से महाचारतीय युद्ध तक हीता रहा। स्वामी विवेकानन्द का उद्गार उसी वरीत मा स्मरण दिलाता है जब सारे विश्व के लोग हिन्दू ही होते थे।

हिन्दुम्ब एक ऐसा भाष्यास्मिक जन-शासन होता है जिसमें प्रत्येक व्यक्ति को करेंट ब्रास्टिक से लेकर करेंश नास्तिक होने का पूर्ण ध्रधिकार है। पूजा सा प्रायंनाविधि की कोई जुनम जबरदस्ती या पुछताछ नहीं की जाती। प्रत्येक व्यक्ति को निजी बामिक मार्गदर्शक प्रीर पूजाविधि चनने की पूर्ण स्वतन्त्रता होती है। प्रत्येक हिन्दू व्यक्ति से यही प्रवेक्षा होती है कि वह पुताबिधि, आस्तिकता, नास्तिकता, धर्मगुरु आदि के बारे में किसी सन्य व्यक्ति के अपर कोई दबाब ना डाले। इसी कारण तो प्रत्य घमीं के लोगों को कभी छलवल से हिन्दू नहीं बनाया गया। किन्तु ग्रय जब मुमल-मान और ईमाई जन निजी संस्था बढ़ाकर हिन्दुख को नष्ट करने के बड्यक बना रहे हैं तब केवल आत्मरक्षण के लिए जिस प्रकार भी हो हिन्दुओं की संस्था बड़ाता बड़ा श्रावश्यक हो गया । यदि हिन्दुत्व ही नष्ट हुसा नो बचे-क्षत्रे धर्म ग्रीर पथ एक-दूसरे को खा जाएँगे ग्रीर विश्व में इतना ग्रातक मचाएँगे कि स्त्रियाँ, बच्चे, निर्धन ब दुवंल लोगों की चटनी हो जाएगी। विश्व में स्वतन्त्र विचार-प्रणाली केवल हिन्दुत्व की छत्रछाया में ही रह सकती है।

यद्यपि थाज सर्वत्र हिन्दुत्व के शत्रु हिन्दुत्व पर आधात कर हिन्दुत्व को नष्ट करने पर तुले हुए है हमें भगवान् कृष्ण के उस वचन का बड़ा व्याचार है जिसमें वे कहते है-एष धर्म: सनातन: । यह धर्म सनातन है। चाहे जितने ही संकट ग्राएँ यह धर्म उन सबका प्रतिकार करते हुए ऊपर इक्गा ।

योगी ग्ररविश्व योष ने लिखा है (पृथ्ठ १४ जगतियानी की पुस्तक से उद्युत्) पहिन्दुत्व कोई ऐसी दुवंल फुद्दी नहीं है कि जो कुचलकर नष्ट करा दी जा सके। क्योंकि करोड़ों लोगों के हृदय में हिन्दुत्व दृड़मूल है।"

हिन्दत्य की वह साध्यात्मिक दंढता के बारे में प्रसिद्ध बंगानी माहित्यिक रवीन्द्रनाथ ठाकुर कह गए कि "भारत में इतनी दरिद्रतामय दः लग्नीर कष्टमय जीवन होते हुए भी हे भारत मेरी तेरे पर अपार अडा है क्योंकि तुम्हीने तो प्रक्तिमान् ग्रीर श्रीमान् सम्राटों के सःमनं त्याग ग्रीर नादे जीवन का आदर्श रखा है। (बुद, भतृंहरि, प्रशोक और हपंबर्धन र्जसे राजाओं ने उसका परिचय दिया है)। तुम्हीने विजेता को यह सदक सिखाया है कि वह गरण प्राए शत्रु को अपमानित न करे। (हिन्दू क्षत्रिय वीरों ने उस शिक्षा का इतना अधिक परिपालन किया कि वह एक सदगुण April Child

विकृति ही बनकर रह गई)। तुम्हीने निष्काम सेवा भीर कर्म का प्रादशं सबस साहने रखा है। (भगवद्गीता का वही तो सार है)। तुम्हीने गृहस्थ को कहा है कि वह पडोसी, प्राप्तेष्ट, सम्बन्धी, प्रतिबि, प्रारणार्थी भीर क्षेत्रदुवं को निजी परिवार के सदस्य समझकर सहास्य करें। जीवन के प्रतिक मग में संयम बदतने की शिक्षा तुन्ही ने दी है।" (उसी प्रन्थ का पुष्ट (६ देखें)

ये है बंदिक प्रणाली की विशेषताएँ। इनके प्रन्तगंत प्रत्येक व्यक्ति अयते-आप को परमात्मा का एक सेवक समझता है न कि एक स्वार्थी, उद्धत हरेसा।

#### वंदिक ध्वज की विशेषता

क्रिद्द्व उर्फ बैटिक प्रणानी के वे प्रादर्श हिन्दुत्व के केसरिया उर्फ नारंगी इंदळ में पूर्णतया प्रतिबिभिवत है। प्रत्येक मन्दिर के शिखर पर उसी वर्ण की पताका फहरती है। उसी वर्ण का ध्वज राजाओं के छावनियों से और हिन्दू यासादी पर बहराता है। हिन्दू साबु-संन्यासी भी उसी वर्ण के वस्त्र पहनते हैं। इसी से देखा जा सकता है कि पविचता, त्याग, निर्धनों की सेवा और दुवंसी की सहाय्य करने के भादश रंकों से रावीं तक सबके सामने वैदिक व्यानी ने रते हैं। भीग, लूट, दमन, दुण्टता, कूरता, ग्रमिमान, लालसा, बानस्य, व्यसनाधीनता, रंगड्य धादि को बैदिक प्रणाली में कोई स्थान नहीं है वह हिन्दुत्व के केसरिया ध्वज से देखा जा सकता है। न ही हिन्दू व्यव किसी दुष्ट विश्वविजेता का प्रतीक है। वह तो सर्वजन हिताय सर्वजन चुनाद ऐसे सर्वरूप सादशं सम्यता का पवित्र चिह्न है। यह केसरिया ध्यज विविद्या तो पृथ्वी पर ल्टपाट भीर अत्याचारों की कोई सीमा नहीं ग्हेंगी। इस्लामी घीर ईसाई लीगों ने सदियों तक जो लोगों की करल करने का वा पकट-पकडकर गुलाम समस्रकर विश्व के बाजारों में पशुद्धों जैन देवने का व्यवहार किया वह वैदिक प्रणाली ने कभी नहीं किया ।

ऐसे उस बैदिक संस्कृति के मूलग्रन्य जो बेद उनके बारे में मैक्समूल र नाहक ने निका है "वेद इतने प्राचीन है कि ईजिप्त प्रीर निनेव्हें में पाए गण् जिलाईकी की अजीनता में बेदों से कोई बराबरी नहीं हो। सकती । बंद तो प्राचीनतम ग्रन्थ हैं" (देखें-पृष्ठ ४४.3, History of Ancient Sanskrit Literature)

प्राचीन संस्कृत साहित्य के ऐतिहासिक महत्त्व पीर प्राचीनता के बारे में मैक्समूलर ने लिखा है, "हिन्दुयों के ऐतिहासिक दस्तावेज, प्रन्य, साहित्य भादि सबसे अत्यश्चिक भावीन तो हैं ही तथापि वे इतने अच्छे, सुद्दता से बने और व्यवस्थित उल्लेख हैं कि सतीत के खब्दित इतिहास को मुसनत करने की सामग्री जो ग्रन्यत्र नहीं मिलती वह उन संस्कृत ग्रन्थों में मिल जाती है।" (द्रष्टव्य-पृष्ठ २१, India-What it can Teach us)।

वेदों के विशेष महत्त्व के बारे में मैक्सम्लर लिखते हैं, "वेदों का महत्त्व दो प्रकार का है - एक भारतीय इतिहास के लिए और दूसरा विश्व के इतिहास के लिए। विश्व के इतिहास में वेदों से उस न्यून की पूर्ति होती है जो ग्रन्य किसी से नहीं होती। वेद उस ग्रतीत तक अपने को ले जाते हैं जिसका ग्रन्य किसी साहित्य में उल्लेख नहीं हैं (पृष्ठ ६३ History of Sanskrit Literature)

मैक्समूलर का यह बचन इतना सत्य है कि बेचारे मैक्समूलर को स्वय वेदों के परिसीमा की करणना नहीं थी। मैक्सम्लर तो अन्त तक वही समभता रहा कि वेदों की रचना किन्हों गडेरियों ने ईसा पूर्व सन् १२०० के लगभग की। किन्तु इस ग्रन्थ में हमने बार-बार यह देशीया है कि भगवान ने जब भी मानव को इस पृथ्वी पर रखा या उत्तन्त किया तब से इस विश्व की यत्त्रणा विशव करने वाले वेद परमात्मा न मानव को उपलब्ध कराए। इस दृष्टि से वेदों से प्राचीन कोई अन्य प्रन्य भी नहीं हो सकता भीर वेदों से अतीत इतिहास भी कोई हो नहीं सकता। पायिव जीवन का प्रारम्भ ही वेदों से हमा है।

वैदिक जीवनप्रणाली के उस देशी स्रोत के बारे में जर्मन दार्शनिक धगस्त्यस् क्लेगेल (Augustus Schlegel) लिखते हैं—"प्राचतम भारतीयों को देवी ज्ञान प्राप्त या इसका इन्कार नहीं किया जा सकता। उनका सारा स। हित्य स्पट्ट, गुद्ध, उदार भावों से ऐसा भरा पड़ा है कि उससे महात् देवी णक्तिका साक्षात्कार होता है। अन्य किसी भी भाषा में ईश्वर-विषयक दतने गहरे विचार प्रकट नहीं किए गए हैं।" (द्रष्टब्य Wisdom of the Ancient Indians)

XAT.COM

वहाँ बसते-बसते हम एक बात कहे देना चाहते है । उस जमन व्यक्ति का नाम पूर्णतवा संस्कृत, बेंदिक परम्परा का है। श्लाधा यानी प्रशंसनीय। धीर धगस्त्वस नाम स्वयं धगस्त्व ऋषी का या उनके अनुयाजित्व का कीतक है।

क्लेगेन साह्य यदि प्रपने जीवन काल में यह जान जाते कि स्वयं उनका नाम इंटिक प्रणाली का है (क्योंकि जर्मनी में भी लाखों वर्षों तक पूरी बंदिक सत्कृति रही है) तो उन्हें कितना भानन्द होता । हमारा यह विदान यदि मैक्समूलर, म्लेगेल पादि के काल में उपलब्ध होता तो विश्व इतिहास और वेदों की प्राचीनता के सम्बन्ध में उनके जो उन्टे-सीचें, गपड-शनक, लिचड़ी भाव है वे एक सुसंगत ऐतिहासिक सूत्र में पिरोए जाते।

दूसरे एक जर्मन विद्वान् शोपेनइांग्रर (Schopenhaur) ने लिखा है कि "मारे विकास में उपनिषदों के जिलता पवित्र और उदात्त अध्ययन उपलब्ध नहीं है। वह ब्रह्मयन मेरे जीवन का समाधान रहा है और मरण समय भी उसी का मुमी समाधान रहेगा।" (पृष्ठ ६१, The Upanishads, वस्तावना

History of British India नाम के यन्य में लेखक Thornton ने लिया है 'वि:मन्देह सारे विश्व में हिन्दूराष्ट्र प्राचीनतम है। वह ग्राचतम ग्रीर सर्वोधिक तेजी से प्रमत हुमा - बब नाहल (नीलगगा) की दर्रे पर पिरैमिड वह भी नहीं हुए वे, जब बाबुनिक सम्पता के स्रोत समभी जाने वाले ग्रीस पौर इटली के प्रदेशों में जगली जानवर हो निवास करते ये उस समय बारत एक धनी सौर वैभवसम्पन्न राष्ट्र या।"

पर्वाप इस प्रकार के सार वचन हमारे सिद्धान्त का ही मण्डन करते हैं उषाणि हम उनमें कुछ संगोधन सुभाना चाहते हैं। वात यह है कि महा-नान्तीय पुढ तक तो दिश्व के मारे प्रदेशों में नगातार पूरी वीदिक संस्कृति कीर बोलकान की माणा संस्कृत रही। विखण्डन जी हुग्रा उस युद के सहार के कारण हुए। कई प्रदेश की रान बन सए। कई यों में जन पत्यक्ति मात्रा में हताहत होते के कारण उनकी दुर्दशा हुई। सन्ये देशों न वेदिन गानन और गुस्कुल गिक्षा टूट जाने से वे अज्ञानी होकर पिछड़ गए।

किन्तु भारत में वह बैदिक संस्कृति संभल गई भीर चालू रही। तथापि सन् ७१२ ईसबी से इस्लामी हमलों से भारत स्थित वैदिक संस्कृति भी तहस-नहस हो गई।

पाठक यदि इतिहास की वह रूपरेखा प्यान में रखें तो उससे सारी घटनाएँ भी स्पष्ट हो जाती हैं, इतिहास की सगति भी लगती है भीर स्रोपीय जिडातों ने हिन्दू वैदिक संस्कृति के प्राचीतत्व ग्रीर महत्त्व के बारे में जो विचार प्रकट किए उन्हें प्रधिक ब्यायक ग्रथं में लेने की प्रावक्यकता प्रतीत होती है।

उदाहरणायं जब पाण्यात्य विद्वान् कहते हैं कि बेद प्राचीनतम साहित्य है तो उसका अर्थ यह नहीं कि वे गांच या दस हजार वर्ष पुराने हैं। मही ययं यही होगा कि मानव के निर्माण के साथ ही बेदों का निर्माण हथा। जब वे कहते हैं कि वेद आदि प्राचीन साहित्य वड़े उच्च कोटि का है तो उसका कारण यह जान लेना चाहिए कि वेद ग्रीर मगबद्गीता तो प्रत्यक्ष भगवान् की देन है और उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराणादि प्रन्य देवतुरूम योगी स्रौर ऋषियों की देन हैं।

प्राध्यापनः वेयर (Weber) ने कहा है (पृष्ठ ४ History of Indian Literature, सन् १८=२) "जी लिखित साहित्य हमें उपलब्ध है उसमें भारत का प्राचीन (संस्कृत) साहित्य, जो कि विपुल मात्रा में उपलब्ब है, प्राचीनतम साहित्य है। यह हमारा निष्कर्ष सुबीम्य है।"

बीसवीं ईसबी शताब्दी के अन्त में श्रीमती ऐनी वेजैट नाग की एक ग्रांग्ल महिला भारत के स्वतन्त्रता ग्रान्दोलन में हिस्सा लिया करती थी। उसने लिखा है (Hindus, Life Line of India, by G.M. Jagtian ने मुखपृष्ठ के अन्दर के भाग में दिया उदरण देखें) "विश्व के विविध यमी का सम्प्रयन लगभग चालीस वर्ष तक करने के पश्चात् मुर्भे हिन्दुधमं के इतना सर्वेगुणसम्पन्न प्रोर् ब्राध्यात्मिक धर्म ग्रन्य कोई नहीं दिना। उन यमं के बाबत जितना पणिक ज्ञान बदता है उतना ही उसके प्रति प्रेम बढ़ता है। उसे अधिकाधिक जानने का यत्न करने पर वह अधिकाधिक अमोल-सा प्रतीत होता है। एक बात पक्की ध्यान में रखें कि हिन्दुत्व के

XALCOM.

विना हिन्दुस्वान का कोई व्यक्तित्व नहीं है। हिन्दुत्व ही हिन्दुस्वान की जड़ है। यदि हिन्दुन्व से हिन्दुस्वान विद्युड़ गया तो हिन्दुस्वान उसी तरह विकान होना बसे कोई बूख उसकी जड़े काटने से होता है। मारत में कई विकान होना बसे कोई वृद्ध उसकी जड़े काटने से होता है। मारत में कई वर्म प्रोर कई जातियों है तथायि उनमें से कोई भी हिन्दूयमें के इतने प्राचीन वहाँ है बौर भारत के राष्ट्रीयस्व के लिए वे प्रावश्यक नहीं हैं। वे जैसे काए बंध (एक दिन) बने भी जाएंग किन्तु हिन्दुस्थान तो बना रहेगा। किन्तु विद्युत्व ही नष्ट हो गया तो भारत में रह ही क्या जाएगा? विवन् वृद्ध हिन्दुत्व ही नष्ट हो गया तो भारत में रह ही क्या जाएगा? वेवन एक पूमि। प्रतीत के श्रेष्ठत्व की केवल एक (खोखली, सूखी) स्मृति। भारत का साहित्य, कला, ऐतिहासिक इमारतें मादि सब पर हिन्दुन्व की ही तो छाप है। घोर यदि हिन्दु ही हिन्दुत्व को सुरक्षित नहीं रखेंग वो घोर कोन रखेगा? यदि भारत के सन्तान ही हिन्दुत्व को नहीं प्रवनाएंग तो हिन्दुत्व का रक्षण कोन करेगा। भारत ही भारत का रक्षण कर सकता है। घोर भारत घोर हिन्दुत्व एक ही व्यक्तित्व है।"

बह बहा हो मौलिक कथन है। केवल भारत के ही नहीं ग्रिपितु सारे बिह्द के लोगों को घोर नेताफों को हिन्दुत्व की रक्षा करनी चाहिए। क्योंकि भारत घोर हिन्दूधमें मानों जैसे सारे मानव-जाति के ग्रीर ग्रन्य जीवों के भी साला-पिता वा पालक हैं। भारत ग्रीर हिन्दू धमें के विना सारा विश्व एक बनायालय ग्रीर पागलखाना दन जाएगा। विश्व से बादबल या कुरान स्प्ट हो कोने पर विश्व की कोई हानि नहीं होगी। किन्तु ग्रीद विश्व से बेट, उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराण, भगवद्गीता, ग्रीम, संस्कृत भाषा छाटि नष्ट हो गए तो मानो मानवता का प्राण ही चला जाएगा। उनको बचाना हो तो हिन्दुत्व को बचाना ग्रावश्यक है क्योंकि हिन्दुत्व के धाबार पर हो नो वे नारे दिके हुए है।

## विद्व के पंथों में वैदिक उद्गम के प्रमाण

वर्तमान युग में हिन्दूधर्म उफं वैदिक प्रणालों को ईसाई, इस्लामी पादि पंथों जैसा ही एक माना जाता है। यह तो पड़दादा को प्रणीत के समान मानने जैसी बात हुई। कही ईसाई ग्रीर इस्लाम जैसे केवल १४०० से १६०० वर्ष प्रविध के ग्राधानक पंथ ग्रीर कहीं करोड़ों वर्ष प्राचीन सारे विश्व की मूल एकमेव वैदिक प्रणाली! उनमें बराब री का नाता जोड़ना योग्य नहीं। ग्रतः वेद, बाइबल ग्रीर कुरान को बराब री के धर्मग्रन्थ समभना भी बुद्धिमानी नहीं। इस्लाम ग्रीर ईसाई धर्म के प्रसार तक समभना भी बुद्धिमानी नहीं। इस्लाम ग्रीर ईसाई धर्म के प्रसार तक ग्रीपकों जो ग्रह्मी, बौद्ध, ईसाई, मुसलमान ग्रादि कहते हैं उनके पूर्वज सारे वैदिक धर्मी यानि हिन्दू थे। इसके प्रमाण उन सबकी परम्परा ग्रीर परिभाषा में ग्रभी तक ग्रुथे हुए है।

इस्लाम, ईसाई आदि पंथ जनताजनादंन में गुटबाजी निर्माण करते है। वैदिक प्रणाली ऐसे वैयिषतक भेदभाव में पड़ती ही नहीं इसमें बुद्ध, है। वैदिक प्रणाली ऐसे वैयिषतक भेदभाव में पड़ती ही नहीं इसमें बुद्ध, ईसा या मोहम्मद जैसे किसी एक व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ, सर्वज्ञानसम्पन्न घीर ईसा या मोहम्मद जैसे किसी एक व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ, सर्वज्ञानसम्पन्न घीर सर्वगुण-सम्पन्न माना ही नहीं। वैदिक प्रणाली प्रातः से रात सोने के समय सर्वगुण-सम्पन्न माना ही नहीं। वैदिक प्रणाली प्रातः से रात सोने के समय सर्वग्रावपूर्ण भ्राचरण का महत्त्व है न कि किसी एक व्यक्ति के नाम का। सर्वभावपूर्ण भ्राचरण का महत्त्व है न कि किसी एक व्यक्ति के नाम का।

मुसलमान, ईसाई, पारसी, यहूदी, बौद्ध म्रादि सबके पूर्वज वैदिक, भूसलमान, ईसाई, पारसी, यहूदी, बौद्ध म्रापि है उनमे उन सबके प्रणाली के अनुयायी थे इसके जो बिविध प्रमाण है उनमे उन सबके प्रणाली के अनुयायी थे इसके जो बिविध प्रमाण है उनमे उन सबके प्रध्यात्मवाद का भी अन्तर्भाव है। मुसलमान और ईसाई व्यक्ति यदि मिध्यात्मवाद का भी अन्तर्भाव है। मुसलमान और ईसाई व्यक्ति यदि निजी परम्परा और परिभाषा पर यदि बारीको से विचार करें तो उन्हें XALCOM.

उनमें उनके मूल वैदिक सम्बता के चिह्न दिलताई देंगे। वैदिक परम्पना के सनुसार जीवणायी भगवान् विष्णु के नाभिकमल

पर बह्या निर्माण हुए। बह्या ने विक्व को निर्माण किया और साथ ही वेद-बन्दका का जानग्रन्थ बेद भी मानव की प्रदान किया। नभी से वेद जीती दर पोटी मुलांद्यत रसमे की परम्परा सारे विश्व में कई पंडित कृटुम्बी हत्य बनाई जा रही है।

## अदतार सम्बन्धी भविष्यवाणियाँ

मून जान के सरक्षण को उस परम्परा के साथ ही भगवान् विष्णु ने मानको ने कासन का कार्य प्रशिक्षित क्षत्रियों पर सौंपा।

इसी समय यह भी कहा कि अविय शासकों के नियन्त्रण के बाहर वाडे वॉनन्थित जाता रही तो प्रधर्म को रोकने के लिए और सच्चरित्र व्यक्तिको के उक्षण के लिए स्वयं भगवान् यवतार लेते रहेंगे।

वहाँ अविकाशणों यहदी लोगों में भी प्रचलित है। यहूदी लोग जनवान् कृत्य के यद नाग है। इसाई लोगों के बाइबल के जो विविध भाग है उनमें 'पानान धर्मवाणी' (Old Testament) नाम का भाग है। इतम इस मिन्यवाणी का उत्तेख है। यत: ईश्वरावतार-सम्बन्धी मूल भविष्यवाणी वैदिव परस्परा नी है। वही यहदियों की धर्मदाणी में ली गई है की उसी का अन्तर्भाव देशाईयों के वाइबल में भी किया गया है।

पव जीनम् अग्रास्ट' (Jesus Christ) इस नाम को देखें वह ईशस् हाण गा विवृत उच्चार है। इसलिए तो-

यदा वदा ति धर्मस्य ग्लानिमं वति भारत । यभुत्यानमध्यस्य तदात्मानं सजाम्यहम् ॥ वह मोजव्यामी बाइबन में भी यन्तर्भत है।

प्रान में भी प्रशाहम से इंसामसीह (यानि जीसम् काइस्ट) तक की नारी धवनार-गरम्परा का उस्तिस है। उसी परस्परा में आगे पुनः धर्म-संस्थापम-हेत् भोहभ्मद का जन्म हुआ बतलाया गया है।

इन शकार यहकी, इंगाई चौर इस्लामी पथ परम्परा में जिस मूल धमंत्रवर्तक Abraham का उल्लेख हुया है, वे 'बहुमा' ही तो हैं। बहुमा को 'अबह्या' कहना वैसी ही विकृति है जैसे 'स्कूल' और 'स्टेंगन' जय्ती को 'इस्कूल' धौर 'इस्टेणन' कहने में होती है।

मुसलमानों में तो वही वैदिक मूल 'बह्या' नाम प्रवाहम के बताए 'इश्राहीम' उच्चारा जाता है।

#### क्रान का दावा

क्रान की बात निकली ही है ग्रत: एक श्रीर मुद्दे का स्पन्टीकरण यही। कर देना उचित होगा। मोहम्मद यह अन्तिम पैगम्बर होने का दावा कुरान में किया गया है। वह कतई तर्कसंगत नहीं है। क्योंकि लाखों वर्ष ग्रीर मानवी पीडियों का निर्माण यदि होता रहा तो समय-समय पर ईश्वरावतार या श्रेष्ठ पयप्रदर्शक व्यक्तियों के सवतार की परम्परा ती चलती रहना अनिवायं है। प्रलय यदि निकट हो तो ही मोहम्मद का अन्तिम पैगम्बर होने का दावा सही हो सकता है। किन्तु प्रलय तो इतना निकट नहीं है क्योंकि अभी कलियुग के लाखों वर्ष शेष हैं। अतः कूरान देववाणी सिद्ध नहीं होती। क्योंकि देववाणी में कुछ गलत कथन नहीं हो सकता क्योंकि ईश्वर सर्वज्ञानी है। और कुरान में तो मोहम्मद ही अन्तिम पैगम्बर होने का वह दावा किया गया है जो तक संगत न होने के कारण गलत सिद्ध होता है। हाँ ! उसका एक घौर सर्थ भी हो सकता है कि इस्लाम धर्म ही नण्ट हो जाने वाला है यतः मोहम्मद के सिवाय उस धर्म का कोई ग्रीर पैगम्बर नहीं होगा। उसका ग्रीर एक प्रमाण है। मुसलमानों में ही कादियान का अहमदिया पंथ है जिनका दावा है कि पेगम्बरों की परम्परा मोहम्मद के पश्चात् भी चलती रहेगी। और प्रहमदिया पंथ के संस्थापक ही मोहम्मद उपरान्त एक और पंगम्बर हुए।

#### रातान

अब यूरोपीय ईसाईयों का 'सॅटन्' (Satan) नाम और इस्लामी परम्परा का 'शैतान' नाम देखें। दोनों एक ही हैं। आंग्ल भाषा में अनि ग्रह को 'सॅटनं (Saturn) कहते हैं। शनि पीड़ा-दु:ख संकटकारी ग्रह है। यतः सँटन् शब्द सँटनं का ही अपश्लंश है। Satan शब्द भी स्वयं संस्कृत XBI.COM.

'सत्न' बानि जो सत्य नहीं है, इस निवरण से स्पष्ट हो जाएगा कि छल-

कपट करने वाला हैतान या सँटन् (Satan) यह (असत्य) सत्-न ओर

छनकारी मनि के हो इस्लामी मोर ईसाई मप अंग हैं। बंदिक परम्परा के बनुसार बारम्भ के मानव सारे देवोत्पन्न देवपुत्र

होने के कारण 'सुर' कहलाए। उनमें फूट, कलह, दुर्गुण आदि जैसे-जैसे बहे तैस-तैसे वे यक्ष, किन्नर, गन्धवं ग्रादि पृथक् गुट बने । कुछ जो बहुत हुष्ट प्रीर घमडी हुए, उनका सुर के बज़ाय असुर नाम पड़ा। उन्हीं के रासन, देत्य, दानव बादि नाम भी पड़े। हो सकता है कि बसुरों में राक्षस, देत्य. दानद पादि भिन्न-भिन्न गुट हों।

#### अवतार

'कवतार' गब्द 'शबतरण' यानी 'उतरने' का द्योतक है। भगवान् ग्रवतार नेते हैं तो बेंकुण्ठ नोक से पृथ्वी पर ग्रवतरण करते हैं। ग्रतः उन्हें भवतार कहा जाता है। यूरोपीय शब्द prophet भी संस्कृत 'प्र-पत' शब्द है। प्र-वत का प्रवं है-(प्रवी पर) गिरना (बैकुण्ठ से)। इस्लामी भाषा के उसे पैगम्बर कहते हैं जो 'प्र-मम्बर' या प्राग-प्रम्बर का अपश्रंश है। इसमें प्रस्वर मध्द भी घाकाण का द्योतक है।

#### इशस्

संस्कृत में ईंग्वर का बोतक 'डणस्' णब्द ही 'जीसस्' (iesus јевия) उच्चारित होना स्वामाविक था। क्योंकि і और ј के लेखन में ब्रोपीय परिपादी में नगभग कोई भेद ही नहीं है। उसी शब्द को यहूदी नोग jesus है बजाय issac ऐसा लिखने लगे। उसमें अन्तिम 'c' अक्षर का दब तब 'म' उच्चार होता या तद तक 'ईंगस्' ही issac का उच्चार षा। किन्तु थागे वसकर 'c' प्रक्षर का 'क' उच्चार होने पर issac नाम का दक्तार मूल संस्कृत में जो 'ईमस्' बनता है उसे छोड़कर यहूदी लोग उसे 'पाधकेंड' कहने लगे। इस्लामी परम्परा में वही शब्द 'ईशाक' कहनाया गया। इस प्रमाण से यह स्पष्ट है कि सारे विश्व में प्राचीन करन ने समबान् का नाम बैदिक परम्परा के सनुसार ईपास् ही था।

#### प्रलय की कल्पना

वैदिक प्रलय की परम्परा भी सारे पंथों में उतर बाई है। प्रलय के पश्चात् मनु के द्वारा मानव की उत्पत्ति होती है। उसी मनु को बाइबल में 'नोहा' कहते हैं और इस्लामी परम्परा में 'नूह' कहते हैं। संस्कृत में 'मन्:' यानि (मनुहु) ऐसा उच्चारण होने के कारण उसका उल्लेख बहुदी ग्रौर ईसाई लोगों में 'नोहा' भीर मुसलमानों में 'नूह' ऐसे उच्चारण रूड हए।

#### आदम

ईसाई और इस्लामी परम्परा में प्रथम ईश्वर-निर्मित मानव को 'भॅडम्' (Adam) कहते हैं। इस्लामी परिभाषा में उसे आदम' कहते हैं। उसी से 'ब्रादमी' शब्द बना । संस्कृत शब्द 'ब्रादिम' यानि 'सर्व प्रथम्' है । इसी प्रकार विष्णु भगवान् को भी 'ऋादिनाथ' कहते हैं।

वैदिक परम्परा की वराह ग्रवतार की आख्यायिका में स्वायंभुव मनु भीर उसकी धर्मपत्नी शतरूपा को ब्रह्मा द्वारा प्रजोत्पत्ति करने का प्रादेश दिया जाता है। उसी प्रकार ईसाई बाइबल में भी ग्रॅडम ग्रौर ईव्ह दम्पत्ति को प्रजोत्पादन का ग्राटेश दिया जाता है। कुरान को वह सारी परम्परा स्वीकृत है।

## विमृति

ईसाई परम्परा में ईश्वर, भातमा और जीभस् (ईशस्) यह त्रिमृति कही जाती है। तीनों एक ही ईश्वर के ग्रंश हैं यह अपर दिए शब्दों से स्पष्ट है। वह वैदिक परम्परा के ब्रह्मा-विष्णु-महेश त्रिमूर्ति की ही ईसाई कबड़-खाबड़ नकल है।

#### मरिअम्मा

ईसाई परिभाषा में ईशस् उर्फ जीअस् की माता 'मेरी' (Mary) कही जाती है। यह तो मरि-प्रम्बा उर्फ 'सरिग्रम्मा' का ही मनुवाद है। मरिग्रम्मा के मन्दिर दक्षिण भारत में बिपुल हैं। 'मरिग्रम्बा, बैदिक देवी उसी की बात्यदी कहते है। ईसाई परस्परा में बही संस्कृत शब्द मनभन ओ को को भारत Dei (मेंड रहेई) कहा जाता है जो 'मातृदेवी' का ही नोडा-सरोडा उच्छारण है।

रोम नगर का प्राचीन विश्णु मन्दिर

बूरोप के इटली देश की राजधानी रोम में 'वेस्टा' (Vesta) का बहुद कियान मन्दिर या ऐसी किवदन्ती है। 'बिष्णु' नाम का ही अपन्त्रण क्रमा भा।

हनुमान्

XAT.COM.

दाचीन ब्रोप में रामायण का पाठ होता था। रामलीला भी होती को । इसी कारण अस, हतुमान् सादि नाम गूरोपीय परम्परा में कायम हैं। क्रमें इंश में Heneman लिखा जाता है। ग्रन्य देशों में Heinemann विचा जाता है। वह हुनुमान नाम ही है।

इस प्रकार की समानता बतलाई जाने पर कुछ अविचारी व्यक्ति ऐसी गंका उपस्थित करते हैं कि वैदिक प्रणाली ही ईसाई और इस्लामी यरम्बरा वर ब्राझारित होते का दावा किया जाए तो ?

हैनी जब शंका बाए तो प्रत्येक परम्परा की खाउँ कितनी है, प्राचीनतम कोन है इसका विचार किया जाना चाहिए। जैसे किसी घरसी वर्षीय वृद्धा में बीर एक बाट वर्षीय रूखा में समानता है तो पूर्वज कौन है और वंशज कौन है इसका किणेय ऋट्हों जाता है। उसी प्रकार जब यह ध्यान में निया जाए नि वैदिक परम्परा लालों-करोड़ों वर्ष पुरानी है अविकि ईसाई द्रोर इस्लामी परम्पराएँ १६०० ग्रीर १४०० वर्षों तक ही सीमित है तब रिवार बीर इस्तामी परम्परा का उद्गम बैदिक परम्परा से ही हुआ। यही निष्कृषं निकलता है।

## संस्कृत ही विश्वमाणा थी

बेटी की बीर प्राचीनतम सारे बैदिक साहित्य की भाषा संस्कृत ही होने के कारण बैरिक संस्कृति के साथ-साथ संस्कृत ही प्राचीन काल में सारे विश्व की भाषा रही है। ऊपर उद्भुत किये हुए उदाहरणों से भी वह स्पष्ट हो जाता है। संस्कृत शब्दों के विकृत उच्चार ही अरबेक भाषा वे रुढ़ हैं। एक प्रन्य प्रमाण यह है कि बाइबल के Genesis खंड के गरा रहवें भ्रष्ट्याय में उल्लेख है कि "And the whole earth was of one language and one speech. And it came to pass as they journeyed from the EAST, that they found a plain in the land of Shiner, and they dwelt there. And the Lord said, Behold the people is one and they have all one language... The Lord scattered them abroad from thence."

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है "सारे पृथ्वी की एक ही भाषा, एक ही बोली थी। और जब वे पूर्व से (पश्चिम की धोर) चले उन्हें शिनर प्रदेश में एक मैदान दिखा और वे वहीं वसे। तब भगवान ने कहा, 'देखों सब एक ही है और सब की भाषा एक ही है "भगवान् ने वही से उन्हें ग्रलग-ग्रलग प्रदेशों में भेजा।"

बाइबल का 'प्राचीन धर्मवाणी' (old Testament) नाम का जो पूर्वार्ध है उसके विभिन्न खंडों को Books of Moses यानि भगवान के पुस्तक कहते हैं। Moses शब्द महेश का अपभ्रंश है। यहाँ महेश की शंकर भगवान् न समभकर महा-ईश यानि 'परमेश्वर' ऐसा ही उसका अर्थ लेना च।हिए। अतः उस परमिषता भगवान् के पुस्तक यानि वेद।

मोभोस् उर्फ महेश की जन्मकथा भी कृष्ण के जन्म-कथा की नकल मात्र है।

इस प्रकार मुसलमान ग्रीर ईसाई कहलाने वाले जन मूलत: वैदिक-धर्मी ही होने के कारण कितना ही प्रच्छा होगा यदि वे उनके १४०० या १६०० वर्ष पूर्व के बैदिकी परम्परा में सम्मिलित हो जाएँ। इतिहास से यदि ऐसा सबक न सीखा जाए तो इतिहास पढ़ने का लाभ ही क्या ?

# बाइबल एवं कुरान सृष्टि-निर्माण का वैदिक वर्णन ही दोहराते हैं

वर्षाप इंगाई भीर इस्लामी पंच बैदिक प्रणाली के विरोधक और प्रति-स्पर्धी माने दाते हैं तथापि वे दोनों बैदिक प्रणाली में दिया सृष्टि-निर्माण का वर्णन हो दोहराते हैं। प्रतः मुसलमान भीर ईसाई जो अपने आपको बैदिकप्रणाली से भिन्न समझते हैं उनका इतिहास, धर्म भीर अध्यात्म-सम्बन्धी ज्ञान प्रभूटा भीर विकृत ही माना जाना चाहिए।

वहां यह ध्यान रहे कि कुरान धपने धापमें एक पूरा प्रन्य नहीं है। इसके धनेक कारण हैं जिनमें से एक यह कि बाइबल में उल्लिखित ईसाईबों की पूरी परम्परा मानकर कुरान इस्लाम को ईसाइयत की अगली कहा के रूप में प्रस्तुत करता है। धतः जो बाइबल में उद्धृत है उसे कुरान स्वोक्तत करता है। धतः हम यदि यह सिद्ध करें कि बाइबल स्वयं वैदिक प्रचानों को दोहराता है तो उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि कुरान भी उसी बैदिक परम्परा को जिरीधाय समक्षता है।

जानीनतम वैदिक साहित्य में मत्स्यपुराण का अन्तर्भाव होता है। इस पुराण में भगवान् द्वारा किए गये सुष्टिनिर्माण का वर्णन मिलता है। वह बाविन को तरह किसी एक व्यक्ति की कपोलकल्पना नहीं है। उसमें परमतना द्वारा सुष्टि-निर्माण का वर्णन उसी प्रकार प्रकित है जैसे किसी बातक के बन्म को कथा उसके माता-पिता वा दादा-दादी के हाथों उनके वहीं ने निक्षी मिलती है।

### सृष्टि-निर्माण

XALCOM.

पुराणों में दिए बर्णनानुसार सर्वजनितमान् स्वयंभू भगवान् विध्यु औरसागर् में सहस्र फन बाले प्रवन्तनाग पर लेटे हुए हैं। उनके मन में विश्वित्माण की इच्छा जागृत होती है। सनन्त नाग के मोड़ एक प्रकार युगो-पुगो के ढके भविष्य के मोड़ है। सनन्त नाग के गरीर में भी कुछ हल बल प्रतीत होती है। नाग के एक एक मोड़ की लपेट जैसे-जैसे बुलती है वैसे एक-एक युग के इतिहास का स्नाविष्कार होता रहता है। सूजन का यह सारम्भ था। मन्द-मन्द वायु बहने लगी। वातावरण में सोम्-प्रोम् की व्वित्त गूँजने लगी। विष्णु के नाभि से निकले नाल समान कंगलदंड पर चतुर्मुख ब्रह्मा प्रकट हुए। उनके एक हाच में बेद थे जिनमें उल्लिखित योजनानुसार ब्रह्मा जी ने परमात्मा की स्नाज्ञा से और परमात्मा की निगरानी में सृष्टि-निर्माण का कार्य आरम्भ कर दिया। किसी मानवी कारखाने का निर्माण भी तो ऐसा ही किया जाता है। आरम्भ में तैयार किए लेखा के आधार पर हो अधीक्षक कारखाने के एक-एक भाग को सम्पन्न करता है। या हम यूँ कहें तो अधिक उचित होगा कि ब्रह्मा जी ने मूल वैदिक लेखा के साधार पर जैसे सृष्टि रचना की, ठीक उसी साधार पर मानव अपने विविध यन्त्रालय आदि सिद्ध करते रहते हैं।

बहा। ने ही मुखिया और प्रबन्धक बनकर अनन्त तारकापुज, नलब, कोटि-कोटि सूर्यमंडल, बनस्पति, पणु-पक्षी, नरनारी, ऋषि-मुनि, विभिन्न विद्या और कलाओं में प्रबीण गुरुजन आदि से सुसज्जित ऐसे इस विश्व का निर्माण किया। इस प्रकार विविध बनस्पति, जीव-जन्तु, पणु-पक्षी और मानद-इत्यादि प्रजनन की पूर्व तैयारी करके ही विश्व का यह नाटक पारम्भ हुआ।

### बाइबल में भी वही वर्णन

वर्तमान बाइबल में सृष्टिनिर्माण का वहीं वर्णन प्रथम पृष्ठ के बारम्भ के तीन-बार बाक्यों में समेटा गया है। उस प्रथम खंड का नाम है Book of Genesis यानि जन्म-कथा खंड। Book यह प्राग्न शब्द संस्कृत 'पुस्तक' शब्द का ही अपश्रंश है। इसका विवरण देखें। पुस्तक शब्द का मध्य जोड़ाक्षर 'स्त' इतिहास के उथलपुंथल ढीले पुजें की तरह गिरकर लुप्त हो गया। शेष रह गया 'पुक'। उसमें 'प' का उच्चारण या प्रपद्मश्र 'व' होने से 'पुक' का उच्चारण 'बुक' होने लगा। पुस्तक को अंग्रेजी में

XBT.COM.

इसी कारण 'मुक' वहते है 'बेनेलिस' (Genesis) भी 'जन्मस्' शब्द है।

साइबन में दिया बणन इस प्रशास है—"In the beginning God created beaven and earth. And the earth was without form and void, and darkness was upon the face of the deep. And the spirit of God moved upon the face of the waters."

वानि बाइबल के धनुनार धारमभ में ईश्वर ने आकाण और पृथ्वी (बानि कोटि-कोटि बिक्द) निर्माण किए। उन्हें प्रथम कुछ विजेष आकार न्द्री या । सर्वेच प्रत्यकार छाया या भीर जून्यावस्था थी । स्वीर भगवान को प्रतिया उन के ऊपर विराजमान थी।"

वह बहाँ औरसागर में शेष पर लेटे भगवान् विष्णृ का ही तो वर्णन र । क्राव को भी स्वाभाविकतया वह मान्य है । सनः बाइबल की सीर यहरी कोगों के Old Testament नामक प्राचीनतम जितने मस्करण सिने उन्हें समोधकों को दारीकों से देखना प्रत्यन्त द्यावस्थक है। ही सकता ह नि उनमें वैदिन पुराणी में दिया स्टिंट-उत्पत्ति का वर्णन ज्यां-का-स्यों हो। क्योंकि बहुबल प्रथम सरमाहत भाषा में ग्रीक, लैटिन ग्रादि भाषा = चनुवादिन होते-होने बाधितिन युरोपीय भाषायों में अनुवादित की गई। लिया बरते-करने उसके न्योरे में से कई उस्तिख छोड़ दिए गये तो कई मनगरन बातें बाद्यस में समाविष्ट होती रही। ग्रतः प्राचीनतम बाइबल धीर वहाँदवी के धर्मग्रन्थी का बारीबी ने ग्रध्ययन ग्रन्थन्त ग्रावश्यक है। इनमें बैदिक पुराणों की परम्परा ही छवि अधिकाधिक प्रमाण में दिवसमें देगी।

## बाइबल में ओ३म् का उल्लेख

बाइबस के 'त्यू टेस्टमेट' (New Testament) नाम के उत्तर खड़ इं बांन्' (John) विकास में जिला है—In the beginning was the word, and the word was with God, and the word was God. दसका छर्ष । सम्बंधयम एक ध्वनि (शहद) निकाला, यह शहद ईश्वर का था प्रित्र वह करद ब्रह्मा ही था।"

तुलसी के पौधे की पूजा

जिस प्रकार तुलसी के पौधे को बैदिक परम्परा में सर्वोच्च सम्मान एवं स्थान दिया गया है, उसी प्रकार बहुदी, मुसलमानी एव क्रिक्चियनी में भी प्राचीनकाल में इसे सम्मान प्राप्त था।

तुलसी के बारे में फॉनी पाक्स लिखते है— "इस पाँचे को हिन्दू एव मसलयानों में उच्च सम्मान प्राप्त है। यह प्रोफेट में लिखा है कि उसते कहा 'हसन एवं हसैन इस दुनियां में मेरे दो प्यारे तुलसी के पीछे हैं।" (40 83, vol-I: wanderings of a Pilgrim in Search of the Picturesque' by Fanny Parks, Oxford University Press, London, 1975).

#### रद्राक्ष माला

जप की संख्या गिनने के लिए, विश्वभर में काठ की माला या खडाल माला का प्रयोग, प्रमाणित करता है कि ईसाई धर्म एवं इस्लाम बैदिक संस्कृति के ही ग्रंश है। फॅनी पावसं लिखती हैं - रुद्राद्ध की मालाग्रों का प्रयोग इरान एवं भारत में मुसलमानों और हिन्दुओं में एक ही काम के लिए है। "यह ध्यान देने की बात है कि ईसाईयों, मुसलमानों एवं हिन्दुश्रों में माला का प्रयोग समान है। जबकि वे दूर रहते हैं तथा सलग है। (पु० २५६, वही)

अंग्रेजी का रोक्सरी (rosary) शब्द रुद्राक्ष का ही अपभ्रंग है।

## काबा का शिवमन्दिर

फॉनी पानर्स लिखती हैं 'हिन्दू लोगों का दावा है कि कावा की दीवार में फाँसा पवित्र मक्का के मन्दिर का काला पत्थर (संगे अस्वद) महादेव ही है। मुहम्मद ने बहाँ उसकी स्थापना तिरस्कारवण की। तथापि सपने प्राचीन धर्म से बिछुड़कर नए-नए बनाए गये मुसलमान उस देवता के प्रति उनके अद्धा भाव को छोड़ न सके ग्रीर कुछ बुरे शकुन भी दिखलाई देने के कारण नए धर्म के नेताओं को उस श्रद्धाभाव के प्रति स्नानाकानी करती पहीं।" [The Hindoos insist that the Black stone in the wall XBT.COM.

of the Kaaba, or sacred Temple of Mecca, is no other than a form of Mahadeo, and that it was placed there by Mohamed out of contempt: but the newly converted pil-grims would not give up the worship of the Black Stone, and sinistrous portents forced the ministers of the new religion to connive at it."

विश्वभर के मुसलमान उसी जिवलिंग का दर्शन करने जितनी बार भक्का जा सके जाते रहते हैं। इतना ही नहीं वे हिन्दू-परम्परा के अनुसार उसकी मात परिक्रमाएँ भी करते रहते हैं। क्या यह जिवजी के देवी प्रभाव जा चमत्कार नहीं है कि वे काबा में उन मुसलमानों को परिक्रमा करने पर विवज करते हैं जो मुसलमान और किसी मस्जिद में कभी परिक्रमा नहीं करते ?

## करान में वेदों का उल्लेख

कुरान के दसवे अध्याय की सैतीसदी आयत में उल्लेख है कि "यह कुरान ऐसा नहीं कि कोई अपनी ओर से गढ़ लाया हो। बल्कि इससे पूर्व भाए अर्धअन्यों को पुष्टि और भगवान् की किताब का विस्तार ही कुरान ने है।"

भगवान् की किताब यानि वेद । अतः कुरान में यह बात स्पष्ट की गई कि कुरान का मूलाधार और स्रोत वेद ही है । अतः कुरान के अर्थ जाने में जहां मतभेद या गका हो वहां वेदों का ही आश्रय लेना योग्य हैंगा।

913

## विविध धर्मग्रन्थ

अनेक बार लोग विविध धर्मग्रन्थों का एकसाथ उल्लेख कर यह अविचारी मत प्रकट कर देते हैं कि सारे धर्म ग्रच्छे हैं, कोई भी धर्म कोई बुरा उपदेश नहीं करता अतः शारे धर्मग्रन्थों का समान सम्मान करना चाहिए, किसी धर्म या धर्मग्रन्थ को बुरा नहीं कहना चाहिए "इत्वादि-इत्यादि।

सार्वजिनक शान्ति बनाए रखने के लिए विविध गुटों के नेता भले ही ऊपर लिखित प्रकार के बचन बार-बार कह देते हो तथापि उनका वह कथन इतिहास और तर्क की दृष्टि से बड़ा भ्रमपूर्ण और गलत है।

मूल एक बात ध्यान में रखना आवश्यक है कि धर्म एक ही होता है। अनेक धर्म हो हो नहीं सकते। धर्म वह होता है जिसमें भाषारसंहिता होती है— कि प्रत्येक मानव को सारा जीवन प्रातः से रात्रि तक कैसा आवरण करना चाहिए।

ऐसा ग्राचार धर्म केवल वैदिक प्रणाली में ही कहा गया है। प्रातः स्योदय पूर्व जागना, रात को जल्दी सोना, दिन-भर पिताधर्म, पुत्रधमं, मातृधमं, राजधमं ग्रादि अपनी-ग्रपनी भूमिका भली प्रकार निभाना, ग्राहार उतना ही करना जितना भरीरपोषण के लिए आवश्यक हो, परोपकार करना, चराचर विश्व के कण-कण में भगवान का धरितत्व पहिचानना, ग्रनासक्ति, धपरिग्रह, दान, हप बादि तत्नों के बनुसार जीवन बिताना, बाचार, विचार ग्रोर उच्चार की ग्रीभन्नता रखना, सत्य हो बोलना, किसी जीव को पीडा नहीं देना ग्रादि-ग्रादि ।

ऐसी ग्राचारसंहिता ईसाई या इस्लामी धर्मग्रन्थों में भन्तभूत नहीं है। ग्रतः वे केवल पंथ या विशिष्ट नेता के नाम से संघटित पधिकार के XALCOM.

प्रक्रितायों गुट है। इंसाई प्रथ की मूल धारणा है कि ईसा ने अपने आपको इसनिये मूली पर पतवा लिया कि स्थित के प्रत्त तक उसके प्रनुवायी बहलाने बाने सभी के लारे ही पाप घुन आएँ। इसका अर्थ यह है कि विक्य-भर के हजारों पीडियों के करोड़ों मानव चाहै जिलने पाप करते रहें व बाद रतना वह दे कि हे ईसामसीह, मै तेरा अनुयायी हूँ तो उनके पाप क्षाय समझकर उन्हें मोक्ष दिया जाता है।

हु यन का तो कहना हो क्या है ? उसके अनेक बायतों में काफरों को

जुटने के, मारते के ग्रीर छलने के आदेश दिए गए हैं।

उदाहरण कुरात (६: ५) की यह आयत पढ़ें, "फिर जब (सियाद बाने बार) घटक के महीने बीत खावें तो उन (बहुद तोड़ने वाले) मुशरिकों नो बहु। पायां कल्त करो योर उनको गिरफ्तार करो, उनको घेर सो यौर हर पाड की बगह उनकी ताक में बैठो । फिर अगर वह लोग (कुफ धीर निकं है) तीबा करें और नमाज कायम करें और जकात दें ती उनका रास्ता हो इ दो। प्रत्लाह माफ करनेवाला बेहद मेहरवान है।" (पृष्ठ ३१६, क्रान का हिन्दी-धनुवाद, प्रकाशक, भूवन वाणी, १०६ रानी कटरा, चलनेड-३)।

कुरान के ऐसे अनेक आदेशों से ही प्रयम सरवों ने और पश्चात् उनके दबाब से मुसलमान बने ईरानी, तुर्की, अफगान, मंगोल आदि लोगों ने इन्साम के नाम पर सारे विका में अत्याचार छोर व्यभिचार का आतंक मचा दिया। ऐसे कुरान के पठन पर प्रतिबन्ध लगाए जाने सम्बन्धी कुछ कार्वदन की कारत स्थित कुछ न्यायालयों में दाखिल किए गए हैं।

इसी कारण इस्लाम धीर ईसाई पंथी की धर्म नहीं कहा जाना चाहिए। और धर्म न होने के कारण उनकी पौर उनके साहित्य की बैदिक-इमें प्रणानी घोर धर्मसाहित्य से बरावरी करना या एकसाथ उनका इलिक करना तक संगत नहीं है।

## अरबॉ को हिन्दू प्रणाली

कार दिव इद्धरण ने योगायोग से ऐसे दो उस्लेख है जिनमें इस्लाम-पूर्व पर्व देविशयणानी के हिन्दू ये ऐसा निष्कर्ष निकलता है। एक है अप्रदेश के चार महीनों का। वे चार मास जिनमें विशेष संयमी का भीर नियमों का पालन करना चाहिए। इस्लामी त्योहार आदि अतुबढ नहीं होते। प्रति वर्ष ११ दिन घटाकर त्यीहारों की तारीख निज्ञित करने की प्रथा के कारण इस्लामी त्योहार भिन्न-भिन्न कतु में चूनते रहते हैं। प्रतः उनके लिए संयम के चार मास किसी विशिष्ट ऋतु से सम्बन्धित नहीं है। हर वर्ष विभिन्न ऋतु के चार मान विशेष संयम के समऋना बडा ग्रटपटा-सा लगता है। अतः उनका स्रोत कोई और है। वह स्रोत है 'वैदिक'। वैदिक परम्परा में वर्षाकाल के चार मास चातुमांस के नाम से प्रसिद्ध है। उनमें लोग विविध वत करते रहते हैं। इस्लामी प्रथा में भी चातुर्मान का उल्लेख और महत्त्व अरब, ईरानी, नुकं ग्रादि लोगों के प्राचीन वैदिक प्रणाली का साक्ष्य है।

#### तोवा करना

'दूसरा उल्लेख है 'तोबा' का । 'तोबा' करना यानी किसी बात से दूर रहना। उससे परहेज करना। वह न करना। ग्रांग्ल भाषा में वही जब्द (taboo) 'टॅबू' बन गया है। अर्थ वही है। वह अववंबेद का सब्द है। अथवंवेद में 'ताबूवं' ऐसा उल्लेख है। ताबूबं यानी निषिद्ध। जिसे करना नहीं चाहिए। इससे स्पष्ट प्रमाण मिलता है कि इस्लाग ग्रोट ईसाई बने देशों में प्राचीनकाल में धथवं और अन्य वेद पड़े जाते थे। अस्तु

सर्व धर्म समान समभने वालों की तर्कपड़ित के कुछ दोष तो हम ऊपर वता ही चुके हैं। एक यह कि धर्म एक ही हो सकता है-वह है बुड़ कर्तव्याचरण का। धर्म कभी भी अनेक नहीं हो संकते। दूसरा दोप है ग्रधिकार-लालसा से बने गठबंधन पंथों को धर्म समक्षकर वैदिक प्रणासी के बराबर मानना।

तीसरा दोष यह है कि विभिन्न ग्राकार-प्रकार ग्रीर समय के बने सारे पंथ कभी एक ही तोल,मोल, लाभ ग्रीर परिणाम के हो ही नहीं सकते। जैसे वैद्यक शास्त्र में यदि कोई कहे कि कोई भी धौषधि लो, सबके परिणाम समान होंगे; या आहार के बाबत कोई कहे कि दूब-पकोड़े-मकोड़े पादि जो भी खाओं स्वास्थ्य के लिए सब का परिणाम समान रहेगा तो वह

XAT.COM

कयन जितना धलानी सिंड होगा उतना ही सारे धर्म पंच या धर्म संघ को

समान कहना घताकिक और सदीव है।

एक बौर स्थान देने बोग्य मुहा यह है कि कोई भी गुट या संगठन

निजी बन्द को पवित्र घोर ईश्वरदत्त कहे तो उस दावे को मान लेना डिंबत नहीं। भान्यता प्रदान करने की कोई निश्चित कसीटियाँ होती हैं। मुसलमानों के कुरान को घोर ईलाई लोगों के बाइवल को धर्मग्रन्थों की वो स्वीकृति प्राप्त हुई है वह उनके सैनिक शक्ति के भग के कारण हुई न कि उत बन्दों के गुज के कारण। कुरान घौर बाइबल में लिखें व्योरे का सर्व बानना तो दूर हो रहा. पूरा कुरान पढ़े हुए मुसलमान या पूरा बाइबल पढ़े हुए ईसाई विने-चुने ही होंगे। इत गिनेचुने व्यक्तियों में कुरान या साइबल में उद्गत वचनों का धर्य समझते वाले तो और भी कम होंगे। घौर बुरान तथा बाइबन में बैदिक प्रणाली के घनेकानेक उल्लेख पहिचान हरूने बाला वो जायद ही कोई व्यक्ति होगा ।

## स्टि-निर्माण के समय के धर्म प्रन्य

को भी प्रत्य ईक्वरदत्त होने का दावा करता है वह सुष्टि-निर्माण के समय मानद को प्राप्त होना भावत्यक है। तभी इसका मार्गदर्शन हर मानद को प्राप्त होगा। बाइबल घौर कुरान तो सृष्टिउल्पत्ति के करोड़ों वर्षं बाद बाए। बतः इन्हें ईश्वरदत्त नहीं माना जा सकता।

बादबत का उत्तराघं तो इंग्वरदत्त होने का दावा भी नहीं करता। न्यू टेस्टामेंट वानी नवा संह कहलानेवाला बाइबल का भाग तो जॉन, त्यूक, मैय्यू पार्टि व्यक्तियों ने क्योलकल्पित हप से लिखा है। ईसा से अनेक वर्ष वस्त्रात् बाइयल का नया खंड लिखा गया।

कृरान और बाइबल में दूसरा दीए यह है कि उनमें भारम्भ से भन्त दक कोई एक तब्ब या सिद्धांत, प्रमाणों के तकसंगत कम से समक्राकर उनसे कोई बढ़ा निष्मर्थ निकाला हो ऐसी भी बात नहीं है। पानी की वेगवान् बारा में जैसे मंदरें निर्माण होकर पानी एक ही स्थान पर घूमता हुआ बीचडा है वैसे कुरान धीर बाइबस में एक ही वात धनेकों बार दोहराई गई है थीर विभिन्न दचन और विषयों के सब्यवस्थित हेर लगा दिए गए हैं।

महम्मद पैनम्बर हारा कुरान स्वर्ग में ने कृष्णी के शानकी की उपसब्ध कराने की जो बात इस्तामी परम्परा में कही बाही है वह भी इससिए तकेंसंगत नहीं है कि मुहम्मद स्वयं सिखना-नामा नहीं बानने वे। दे प्रकेत एक पंछेरी गुफा में ज्यानमन प्रवत्या में ददि प्राकाशवामी से इसन की प्रायतें सुनते ये तो वे स्वयं तो लिख नही पाते थे। धीर कोई व्यक्ति वहां या भी नहीं जो मुहम्मद के रूपन के बनुसार बावतें उतार सके। ऐसा कोई लिपिक होता भी तो वह भी कुछ लिख नहीं वाना क्यो-कि गुका में संबेरा भी या सोर वह । कावज, लेखनी सादि कोई लेखन-सामची भी नहीं थी। प्रतः वह कहना कि मुहम्मद द्वारा सूनी वई पायतें पत्यर, इंड बा कवेलू के टुकड़ों में मूमि पर, गुम्ब के सूत्र पर, दीवारों पर वा किसी इंट वा यत्वर पर निस्तो वई भौर मृहम्बद के मृत्यु के परवात् वह सारी सामग्री इकट्ठी को गई-वह बात विस्वासयोग्य नही है। इस्ताम की तलकार के डर ते उस किवदती के हां-वें-हां मिलाना साहित्यक वा इतिहासकारों को मोभा नहीं देता।

## विश्व भाषा में ही धर्मग्रन्थ होना आवश्यक है

भाषा की भी एक कसीटो है जो ईश्वरीय सदेत मानवों के मार्च-दर्जन के लिए दिया गया हो वह ऐसी भाषा में हो जो समस्त सानव बोलते हों। बाइबल भीर कुरान जब लिसे वर तब तो बिल्ब में कई भाषाएँ बोली जाती थी। ऐसी अवस्था में किसी एक विकिष्ट भाषा में तिला बाइबल या घरवों में लुनाया गया कुरान उन्हों बंद लोगों के सिए हो सकता या जो उस भाषा को जानते थे।

वेदों की बात नितान्त भिन्न है। वेद सुदिह के मार्म्भ में दिए वए। तब संस्कृत ही समस्त मानवों को एकमेन भाषा थी। घतः संस्कृत में लिखे बेद सारे मानवजाति के लिए है।

इसी कारण बेद घोर बन्ध पंची के बन्धों में हाथी घीर बीटी जिलना पन्तर है, उनकी कोई बराबरी हो ही नहीं सकती।

विषय-जिल्लता

बेदों ना विषय की घोरों से भिन्न है। प्रसीम प्रनंत सृष्टि की यंत्रणा

का विवरण घौर ८४ सक्ष बांनियों में से जीवों की भ्रमणगाथा-यह है वंदों की व्याप्ति। कुगत घीर बाइबल में इस प्रकार का विशाल घीर सबैकव विवरण नहीं है। बतः वाइबल बौर कुरान तो केवल पंथीय ग्रन्थ है जबकि वेट समस्त सुष्टि के, सारे मानवी के गुगमुगांतर के गाण्यत अन्थ

कुरान और बाइबल के पीछे चाहे कितनी भी सैनिक शक्ति वयों न हो, उससे घयभीत होकर कुरान और बाइबल की आध्यात्मिक श्रेष्ठता का समयन करना प्रनिवास नहीं समक्षा जाना चाहिए। प्रत्येक बात की मत्यामत्यता की कसीटियाँ होती हैं। उन कसीटियों पर खरी उतरनेवाली बात को ही स्वीकार करना चाहिए। शाक्वत धर्मग्रन्थों की क्या कसीटियाँ होती है उनका उल्लेख उपर किया है। सामान्य जन ऐसा नहीं करते। वे देवते हैं कि प्रधिकठर लोग क्या कहते हैं। उन्हीं के हाँ-में-हाँ मिलाने की मामान्य प्रवृति होतो है। उस परिपाटी को छोड़ प्रत्येक तथ्य का तर्क-संगत विक्लेशय करते हुए सिद्ध इतिहास पाठकों को प्रस्तुत करने का इस चन्द्र का ध्येष है।

## भाषा सिद्धान्त

वर्तमान पामचात्य भिक्षाप्रणाली में मानवों की भाषाएँ कैसे वनीं इसके सम्बन्ध में अनेकानेक विश्वम हैं। पाश्चात्य प्रणाली में भाषा गास्त्र को फायलॉलॉजी (philology) कहते हैं। भाषाश्रास्त्र सम्बन्धी पाश्चात्प विचारधारां की गहराई में यदि कोई उतरे तो वहां उसे विभिन्न प्रार्थ-श्रधूरे निराधार कल्पनाधों के डेर दिखाई देंगे।

सामान्य पाश्चात्य धारणा यह है कि वानर से मानव बना और वह वनमानव पश्-पक्षियों की ध्विन की नकल करते-करते मानवी भागा बना पाया। इस पर यदि उन चिद्वानों को पूछा जाए कि वह मूल भाषा कौन-सी थी ? तो वह कहेंगे उस भाषा का नाम उन्हें ज्ञात नहीं।

कोई पाश्चात्य प्रणाली का विद्वान् यह नहीं बता पाता कि विभिन्न भाषाएँ कैसे वनीं ? क्या वे एक भाषा की यनेक शाखाएँ हैं या आरम्भ से ही पृथ्वी के विविध भागों में भिन्त-भिन्न भाषाएँ बनीं। ऐसे मूलगामी प्रश्नों का समाधानकारक साधार और तर्कसिद्ध उत्तर वाण्चात्य प्रणाली के भाषाविज्ञ न दे पाने के कारण वे उतने गहराई में उतरने का कष्ट कभी करते ही नहीं । विद्यालयों में भाषाज्ञास्त्र पड़ाने का कार्य या सैद्धान्तिक चर्चा आदि वे सब अपने ऊपरी, निराधार मान्यताओं से ही चला लेते हैं।

उनकी अन्य निराधार धारणा यह है कि (Indo-European) इंडो-योरोपीयन नाम की एक भाषा थी। ग्रीक-लॅटिन और संस्कृत उसी की उपभाषाएँ हैं। तत्पश्चात् सीक और लैटिन से अमन, फेंच आदि यौरोपीय भाषाएँ बनीं और बंगाली गुजराती बादि भारतीय भाषाएँ संस्कृत से वनी।

उसी प्रकार ग्ररबी-हमू ग्रादि सेमेटिक वर्ग की भाषाएँ हैं, तिनल,

XAT.COM.

तेलमु पादि दाविही दर्ग की भाषाएँ हैं; प्रकीका खंड की भाषाएँ एक भिन्न को है इत्यादि छनेन मनगढनत सिद्धान्त पावचात्य विद्वानों ने बर्तवान धाषामां का वर्गोकरण करके कामचलाऊ पद्धति से चला दिए है। बढि वह विद्वान्त नहीं मान भी लिए जाएँ तब भी यह प्रकन रह जाता है कि इडोबीरोपीयन, सेमेटिक, द्राविडी, धाफीकी, मंगोली खादि मुल भाषान् जो बनी से कीसे बनी ?

उस प्रकृत का उत्तर उन्हें यह देना पड़ेगा कि बन्दर से बने बनमानस को भारत में थे उन्होंने पशुपक्षियों की ध्वनि की नकल करते-करते जो भाषा बनाई वह संस्कृत कहनाई। श्रीम, इटली सादि देशों के यनमानयों ने को भाषा बनाई वह ग्रीक-लेटिन वन गई इस्मादि इत्यादि। इस प्रकार के सन्दानेक विस्ता पाल्यात्यों में फील होने के कारण वास्तव में उनका तमाकवित मीवामास्त्र दोषपूर्व है।

## भाषा न्वामादिक प्रक्रिया नहीं है

कोई भी जान, चाहे माबा का हो या विज्ञान का वह जानी एवं प्रौद व्यक्तियों द्वारा कम धायु के बनपढ़ अपिकयों को निखलाए जाने पर ही सीका जाता है। यदि धनपढ़ व्यक्ति ही चपनी प्रगति घाप कर सकते हों तो विज्ञानकों में छात्रों को पढ़ाने के लिए श्रेष्ठ उपाधियों पाए हुए जिस्तिकों को भारी बेतन देवर नियुक्त करने की प्रायश्यकता होती ही नहीं।

फेंद, जापानी, जामिल बादि जापाएँ जिल्ल इसलिए सीख पाते हैं कि उनके माना-पिता वर्षों तक हर घड़ी वह भाषाएँ सिखाते रहते हैं।

#### वकवर का परोक्षण

बाया-निर्माण यानव स्वयं कभी नहीं कर पाता, यह निष्कषं योगायोग ने डींगरे मुगल बादशाह एकबर के एक निदंग प्रयोग से हमें उपलब्ध है।

पपनी मनमानी चलाने वाले अकबर के मन में एक दिन यह प्रशन बढ़ा कि भाताओं की गोद में से दूध पीते बच्चे यदि छीनकर झलग रख दिए दार्ध यहाँ उन्हें भानव का कोई शब्द सुनाई ना पड़े तो वे कौन-सी भाषा

कल्पना ही धाने की देर थी। बादशाह की घाता से ऐसे दूध पीते निज् उनकी माताओं से छीनकर सकवर के कब्जे में रखे गये। बादबाह की साजा धी कि उन बच्चों को एक अलग कोठरी में रखकर मोजन और वस्त्र दिए जाएँ किंतु उनके कान पर किसी मानव का शब्द न पड़ पाए। इस प्रकार ७-८ वर्ष वे बच्चे अलग रखे गए। पाँच, सात वर्ष के पश्चात् देखा गया तो वे निरे गुंगे निकले।

## जंगल में पला मानव शिश्

दूसरा एक उदाहरण पशुप्रों के संगत में वन में पले एक प्रनाय मानव शिशु का है। लगभग तीस वर्ष पूर्व एक वड़ा विचित्र दैनिक समाचार पत्रों में छपा था। उसके अनुसार जंगल में भेड़िये, तरस प्रादि के संगत में रेंगने बाला एक मानव कुमार किसी ने लखनऊ नगर के समीप जंगल में देखा। तब उसे उठाकर लखनऊ के सरकारी बस्पताल में लाया गया। उसकी शारीरिक जांच करने पर वह लगभग ग्राठ वर्ष का सिद्ध हुगा। वह कुछ बोल नहीं पाता था। जंगली जानवरों की तरह ही उसके मुंह से मावाज निकलती थी। उसके दाँत होंठ घौर मुँह जंगली पशुस्रों के तरह ही भयंकर दीखते थे। ग्रस्पताल के डॉक्टर, दाई ग्रादि कर्मचारिग्रों ने उस मानव शिम् को भाषा और मानवी रहन-सहन सिखाने का बहुत यत्न किया किंतु वह शिशुना मानवी भाषा सीखा ना व्यवहार । इससे हमें कई महत्वपूर्ण सबक मिलते हैं। एक यह कि पशुग्रों में रहकर भीर पशुग्रों के व्यवहार भीर भावाज की नकल कर मानव पशु ही बनता है। यानी जैसा जिसक हो, वैसा णिष्य तैयार होता है। णिक्षक या ग्रादशं यदि पशु हो तो मानवी बुद्धि का कपाट बंद रहकर मानव पणुकोटि का बर्ताव करेगा। दूसरा सबक यह मिलता है कि बच्चा ३-४ महीनों का होते ही उसकी बुद्धि विकसित होती रहती है। उस समय से ५-७ वर्ष तक यदि विविध मानवी व्यवहार, भाषा प्रादि के संस्कार उस पर नहीं हुए तो उस मानव शिमु का मस्तिष्क पनु कोटि का ही रह जाता है।

XAT.COM.

# बिद्वानों से शिक्षा और देवी प्रेरणा आवश्यक

बिर मानव अपने बाप प्रगति करता रहता तो शिशुग्रों को विद्यालयों में नेजने को बागव्यकता हो नहीं होती। देखा तो यह जाता है कि उर्तमान रहें हो के घरों में बानजवाणी, दूरदर्शन, दूरभाष, मोटरगाडी ग्रादि बनेकानेक बांजिक साधन होते हैं, विद्वतापूर्ण ग्रंथ होते हैं, दैनिक, मासिक, मान्हाहिक बादि ग्राहित्य उपलब्ध होता है, विद्वान् व्यक्ति के घर में आकर विविध विषयों की वर्षा चलते रहते हैं तथापि उस घर का बच्चा विद्वता को बनाग मारकर बकायक १०वीं या वारहवीं कक्षा में नहीं पहुँच पाता। उन्ने औनगों बार १०२३ से ही पढ़ाई बारम्भ करनी पड़ती है।

बुबुनों चोर विद्वानों के मार्गदर्शन से विद्या प्राप्त करने पर भी उच्च प्रकार के बंजानिक या प्रत्य गोध तभी लगते हैं जब उसके पीछे कुछ दैवी प्रेरणा होती है। उसे किसी पहिए को गतिमान करने के लिए एक धक्का देना पहला है वा लात सारनी होती है। किसी कारलाने में यंत्र या ग्रन्थ वस्तुएँ निमित तभी होती है जब उसे चलानेवाला कोई उच्च प्रशिक्षित प्रवीण व्यक्ति हो।

## विश्व बह्याब्ड पूरी तंय्यारी के साथ ग्रारंभ हुआ

विषय के मारे जीव अंतु घीर मानव ईक्वर ने प्रयम तैयार कर इस विश्व की अवनन अणाली जिस प्रकार प्रारम्भ कर दी, उसी प्रकार इस ब्रह्माण्ड की पूरी यंत्रण का विवरण जिन वेदों द्वारा ब्रह्मा ने मानव की दी उन वेदों की जापा सरकृत भी ईक्वर ने मानव की सिखा दी। तथा धरवन्तरि विषयकों, गंववे प्रादि के द्वारा १६ विद्याएँ घोर ६४ कलाएँ मानवों की प्रारम्भिक शैक्षियों सिखलाकर तैयार की। भाषा, विद्या, कला ग्रादि अंदर, जानी व्यक्तियों द्वारा ही प्रजानी व्यक्तियों की सिखलाई जाती हैं। ग्रतः बंदर द्वारा अने वनमानव प्रयने प्राप्त प्रपत्ति करते गए यह पाश्चाल्यों की धारणा विश्वार है। कई देशों में बनवासी जातियों हैं। उनके समीप के शहरी लोगों की अववता, विद्या स्वाद केंब स्वर की होती है तथापि वे बनवासी जातियाँ प्रपने ग्राप मुद्ध भी प्रयन्ति नहीं कर पाती। ग्रतः ईश्वर ने ही शुक्ष में ब्राह्मण से शूद तक सारे स्तर के (प्रगत-प्रप्रगत) मानव निर्माण कराकर ही इस विश्वयंत्र को चलाया यह बैदिक धारणा पूर्णतया सही घोर णास्त्रीय है। इसी कारण प्रथम मुग को 'कृत' यानी (ईश्वरद्वारा) तैयार किया हुम्ना युग कहते हैं।

कृत, जेता और द्वापर युग के महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व की जीवनप्रणाली वैदिक और भाषा संस्कृत रही। उन दिनों भी संवर्ष होते ही थे। उन्हीं सुरासुर संग्राम या देव ग्रीर दैस्मों के संवर्ष की बातें पुराणों में वर्णित हैं। तब भी कुछ बातों में वे सहकायं भी करते थे। जैसे समुद्रमन्वन में। किंतु सागरमन्यन-से प्राप्त वस्तुग्रों के बटबारे में फिर मतभेद होकर संघर्ष छिड़ गया। सभी युगों में मानवों का यही हाल रहा। देव घौर दानवों की संस्कृति एक जैसी ही थी। फिर भी संघर्ष होता रहा। जैसे आजकल रशिया और अमेरिका इन दोनों राष्ट्रों की सन्यता एक होते हुए भी इनमें तभातनी बनी रहती है। ईरान-इराक दोनों मुसलमान देश होते हए भी उनमें कई वर्षों से लड़ाई हो रही है। इसी प्रकार गत युगों में वसिष्ठ धीर विश्वामित्र, हरिश्चन्द्र ग्रीर विश्वामित्र, राम ग्रीर रावण, पांडव ग्रीर कीश्य इनमें संवर्ष होते रहे हैं। भारतान्तर्गत रियासतों में हिन्दू राजा एक इसरे पर आक्षमण करते थे। तथापि ऐसे संवर्षी में जांति प्रिय प्रजाननों के जीवन में कोई बाधा नहीं आती बी। दोनों पक्ष के राजा और प्रजा सबकी संस्कृति एकजैसी होती थी और उनमें धर्मयुद्ध की भावना होती थी। यत: युद्धरत सेनाएँ एक मैदान में जाकर युद्ध किया करती थीं। जीता हुया राजा पराभूत राजा का प्रदेश अपने राज्य में जोड़ लेता था। किंतु इस्लामी आकामकों का रविया ऐसा नहीं या। वे सरहद के अदंर धुसते ही निहत्थे किसान, मजदूर आदि जो भी मिले उन्हीं को मारना, पीटना, लूटना, उसको जबरन् मुसलमान बनाकर उसी के बांघवों के बिरुद्ध लड़ने को बाध्य करना, स्त्रियों पर बलातकार करना; खेत और गाँव के गाँव जला डालना, ऐसा श्रातंक मचाया करते थे।

गत युगों में संघर्ष होते रहे तथापि समस्त सप्तखंड पृथ्वी पर धास्ट्रेलिया (अस्त्रालय) से अमेरिका तक और यूरोप से अफीका तक सारे देशों में सामाजिक जीवन वैदिक पद्धति का ही था और सारे भानवों की भाषा XOI.COM.

डापर बुग के प्रन्तिम भाग में महाभारतीय युद्ध छिड़ा। वह घटना संस्कृत ही थी। प्रकर से कुछ प्रधिक वर्षों की है। यहूदी लोगों का एक प्रयाण मंवत् होता है। सन् १६=४ में उनका लगभग ५७४२ वा प्रयाण वर्ष था। डारकानिकासी यादवों पर स्वप्नांत छोड़ दूर के अन्य-अन्य प्रदेशों में जा इसने का नकट मूसल-उत्पात के कारण ४७४२ वर्ष पूर्व आ पड़ा था इसकी विश्वसनीय गिनती यहूदियों के 'प्रयाण संवत्' के रूप में हमें उपलब्ध है। महाभारत में मूसलउत्पात से हुई यदु लोगों की दर्दशा का काल उस यहु (यानी यहूदी) लोगों के प्रयाण वर्ष से पूरा मेल खाला है। तथायि इतने महत्त्वपूर्ण प्रमाण को प्राजतक के इतिहास में दुर्लक्षित किया गया है। ऐसे-ऐसे प्रमादों के कारण हमारा कहना है कि वतंमान इतिहास नकोधन-पद्धति सधूरी सौर त्रुटिपूर्ण है। यतः वर्तमान इतिहासकारों को इही संशोजन-पद्धति का अशिक्षण देना वड़ा आवश्यक है। इतिहास या पुरातस्य पादि विषय लेकर B.A., M.A. या Ph.D. जैसी उपाधि पा लेने के व्यक्ति इतिहासस कहलाने का प्रधिकारी होता है यह प्रचलित घारणा खड़ी नहीं है। उस णिक्षा से पाण्यात्यों के रटे-रटाए निष्कर्ष विद्यार्थियों के गले इतारे जाते हैं किंतु वे सिद्धांत सही हैं या गलत यह परखने की क्षमता इनमें जागत नहीं होती।

बंदिक विषय साम्राज्य टूट जाने पर सीरिया (सुर), ग्रसीरिया (मनुर) ग्रादि खंडराज्य निर्मित हुए। ग्राज तक के इतिहास में सीरिया, प्रतीरिया, वंश्वितीनिया (बाहुबलिनीय), मेसोपोटेमिया (महिषिपदृतम्) प्रादि नामीकी कोई ऐतिहासिक या भाषाशास्त्रीय व्युत्पत्ति इतिहासज्ञ या भाषाशास्त्रीय व्युत्पत्ति इतिहासज्ञ या भाषाशास्त्रीय व्युत्पत्ति इतिहासज्ञ या भाषाशास्त्री ग्रादि कोई दे नहीं पा रहे थे। प्रव हमारे इस ग्रंथ में वह क्षुत्पत्ति प्रवमवार दी जा रही है। ऐतिहासिक व्युत्पत्ति पह है कि वैदिक विषय साम्राज्य टूटने से जो खंडराज्य निर्मित हुए उनके नाम भी वैदिक प्रणाली के ही नाम होना ग्रद्ध था।

वैदिक साम्राज्य मग होने से संस्कृत गुस्कुल-शिक्षा की जागतिक ध्वक्या भी टूट गई। भतः हर प्रदेश में पीड़ी दर पीड़ी के लोग टूटी-फूटी संस्कृत बोलते रहे और लिखते गए। उससे प्रादेशिक उच्चारण भीर प्रांतीय लेखन भौती में टूटी-फूटी संस्कृत बोलते-लिखते विभिन्न भाषायों का वर्तमान रूप उभर भाया। यह है सारी भाषायों के उद्गम का रहस्य। इस प्रकार वे सारी भाषाएँ संस्कृत से निकली हैं।

इस हमारे सिद्धान्त की तुलना में वर्तमान भाषा सिद्धांत खनेक उल्टे-सीधे तर्कों का एक गड़बड़ घोटाला ही है। प्रचलित विचारवारा का मूल सिद्धांत है कि बनवासी मानवों ने विविध प्रदेशों में निजी भाषाएँ जैसी-तैसी बना लीं। यदि वह धारणा सही है तो उससे यह निष्कर्ष निकलेगा कि भारत के जंगलों में बंदर से उत्कान्त मानव 'त' 'त' 'प' 'प' 'प' करते-करते जो भाषा बना पाए वह संस्कृत कहलाई। उसी प्रकार ग्रन्थ-ग्रन्थ विभागों में चीनी, जापानी, यूरोपीय, ग्ररबी, हबू, ग्रादि ग्रनेक भाषाएँ बन गई। भारत के बनवासियों का केवल संस्कृत से काम न चला ग्रतः उन्होंने तिमल, तेलगु, कन्नड ग्रादि द्वाविड कहलाने वाली ४-७ भाषाएँ बना लीं।

इससे पाश्चात्य विचारधारा के विद्वान जागतिक माषाओं के इण्डो-यूरोपियन, द्राविड़ी, आफ्रीकी, सेमेटिक आदि वर्ग बना लेते हैं। ऐसा वर्गी-करण क्यों और कैसे हुआ? उस वर्गीकरण में केवल भारत और यूरोप की भाषाओं का एक वर्ग क्यों हुआ? आदि प्रश्नों का उत्तर पाश्चात्य भाषा-विज्ञ भली प्रकार दे नहीं पाते हैं। उनके ऐसे वर्गीकरण में यूरोप के हुइड भारत के द्रविड आदि की भाषाएँ भी कहीं ठीक बैठ नहीं पातीं।

## जाति और भाषा दो भिन्न प्रश्न हैं

विशव में काले (नीग्रो), पीले (चीनी ग्रोर जापानी), गोरे (यूरोपीय)
ग्रांर श्यामवर्णी भारतीय लोग हैं। ग्रतः इनके वर्णभेद के अनुसार इनकी
भाषाएँ भी भिन्न होनी चाहिएँ ऐसा एक ग्रस्पच्ट सिद्धांत पाश्चात्य निद्धान्
प्रथम मान लेते हैं। किंतु दूसरे हो क्षण में वे यह भी कह देते हैं कि मारतीय
ग्रीर यूरोपीय भाषाग्रों में बड़ी समानता है। उस सिद्धांत के विपरीत वे
तीसरा तक यह भी जोड़ देते हैं कि भारतीय भाषाग्रों में भी दो वर्ग हैं
जिनमें उत्तर और दक्षिण भारत की भाषाएँ परस्पर भिन्न हैं। ऐसे परस्पर
विरोधी विश्वमों के जाल में फैसे पाश्चात्य विचारधारा की परिस्थिति
गकर की जटा में ग्रटकी गंगा जैसी हो जाती है। उन विश्वमों में से

निकलकर सारी जटिल समस्यामी का समाधान करने वाला कोई सिद्धांत

पाश्वास्य विद्वानों ने यूरीपीय ग्रीर भारतीय भाषाओं की समानता बहु निकाल ही नहीं पाते।

का कारण यह बतलाया है कि वे दोनों सायं जाति की शाखाएँ होने से उनकी भाषाएँ समान है। वह निष्कर्ष इसलिए गलत है कि यूरोपीय और भारतीय वदि एक जाति के होते तो उनके रंग-रूप और भरीरविष्ट में इतना भेद क्यों ? बतः वे एक जाति के नहीं । दूसरा प्रमाण यह है कि आयं नाम की नोई जाति भी हो नहीं। आयं तो वैदिक संस्कृति के नियमानुसार प्राचरण करने बाले व्यक्ति का नाम होता है चाहे वह किसी भी प्रदेश का या रंग का हो। झतः जाति के सनुसार भाषा विभागों की कल्पना निराधार चिड होती है।

सब की मूल भाषा संस्कृत थी। संस्कृत बोलने-लिखने-सीखने की प्रचा महाभारतीय युद्ध तक लगातार चलती रही। तत्पश्चात् जो विघटन हुमा उससे विविध प्रदेशों में रहने वाले समूहों में टूटी-फूटी संस्कृत भाषा

का प्रयोग होते-होते विभिन्न भाषाएँ वनी ।

MOT.COM

ब्रिटिन जानकोष (Encyclopaedia Britannica) में उल्लेख है कि इविड् मापाएँ (तमिल, तेल्यु, कन्नड, मलयालम्, गोंडी, कुरुप श्रीर तुल्) कंसे निर्भाण हुई ? इस प्रश्न का उत्तर कोई नहीं जानता। तथापि इस जानकोष ने सार्वे यह भी लिखा है कि द्रविड भाषाओं की कई विशेष-काएँ ऋग्वेद में पाई बाती हैं। इससे हमारे सिद्धांत का समर्थन होता है नि सभी भाषाएँ संस्कृत के विकृत उच्चारणों से ही बनी हैं। यह सिद्धांत मान नेने से इतिहास की सारी समस्याएँ हल हो जाती हैं। यह द्रविड खंग कीत है।

अवम पोड़ों के ईस्वर निर्मित की द्रष्टा और जाता थे (द्र=द्रष्टा; बिद=जाना) उनका द्रविद् नाम पड़ा। किंतु उनकी और सामान्यजनों की कावा सम्बाद ही थी। भरत मुनि के नाट्यशास्त्र (१७/१८/२६) में दिया मह यसन रेखें —

षविषायातु देवानामार्यभाषा भूभुजाम्। मस्यारमाहसंयुक्ता सप्तद्दीयप्रतिदिठता ॥

इससे हमारे ऊपर कहे कई तथ्यों की एक साथ पृष्टि होती है। एक तो यह कि वेदों की अतिभाषा और लौकिक संस्कृत एक हो देवदत्त मूल भाषा के दो प्रकार थे। अन्तर इतना ही था कि लौकिक भाषा सकृचित थी ग्रीर उसकी वाक्य-रचना वेदों में प्रयुक्त गब्द रचना से जिल्ल थी। उसका भी कारण हमने बतला दिया है कि वेदों की भाषा सांकेतिक और सारे विश्व की यंत्रणा का संक्षेप में यत्र-तत्र वर्णन करने वाली होने के कारण लौकिक संस्कृत से उसी प्रकार भिन्न जान पड़ती है जैसे प्राचनिक विमान-यंत्र का विवरण देने वाली श्रांग्लभाषा किसी सार्वजनिक सभा के वर्णन वाली आंग्लभाषा से भिन्न होगी। ऊपर उद्युत क्लोक से यह भी स्पष्ट है कि पृथ्वी के सात खंड बड़े प्राचीन काल से बने हैं। और एक वात की भी इस उद्धरण से पुष्टि होती है कि संस्कृत भाषा सातों खंडों में बोली जाती थी।

## वेदाधिकार क्यों नहीं ?

अतः वेदों की भाषा संस्कृत ही मानवों की मूलमाणा है और वैदिक प्रणाली का समाज-जीवन ही विश्व के सारे मानवों की मूल संस्कृति है। क्यों कि वेद प्राचीनतम हैं, वे सृष्टि-निर्माण के साथ हो मानवों को प्राप्त हए और विश्व के सारे मानवों को दिए गए हैं।

ऐरे-गैरे व्यक्ति को वेद पढ़ने का अधिकार नहीं, ऐसी जो धारणा चलती म्रा रही है उसका उचित कारण यह है कि जिन्हें वेदमुखोद्गत रखने का प्रशिक्षण मिला हो वे ही लोग उसका ठीक उच्चारण ग्रौर पाठ कर पायेंगे। भ्रत्य अनिभन्न व्यक्ति वेदों के स्वरों की भौर शब्दों की एक गँवार व्यक्ति जैसी-ऐसी खिचड़ी-पचड़ी बना देंगे कि उन वणों का मूल सांकेतिक भावार्थ नष्ट हो जाएगा। अतः हमें वेद पढ़ने का अधिकार क्यों नहीं ? ऐसे दुरायह से घोजकल के कुछ जनसमूह जब तोड़-फोड़ या दंगा-फँसाद करते हैं तो उन्हें यह समक्ता दिया जाना चाहिए कि आजकल वेटों को मुद्रित ग्रंथ मुल्क दने पर कोई भी खरीदकर अवश्य पढ़ सकता है। किसी प्रकार की कोई रोक-टोक नहीं है। किन्तु समभने की बात यह है कि देद पढ़कर किसी के पत्ले कुछ पड़ता ही नहीं क्योंकि वेद एक जटिल ज्ञानभंडार हैं जो बारे ही XAT.COM.

व्यक्तियों की समझ के बाहर है।

क्रिक्ट कृषि के नेतृस्त में कृषि-मृतियों का एक जल्था प्रथम बार

क्रिक्ट कृषि के नेतृस्त में कृषि-मृतियों का एक जल्था प्रथम बार

जलर कारत से दक्षिण में उतर प्राया भीर उन्होंने सागण किनारे वेदारण्य

जलर कारत से दक्षिण में उतर प्राया भीर उन्होंने सागण किनारे वेदारण्य

जलर कारत से दक्षिण में उतर प्राया भीर उन्होंने सागण किनारे वेदारण्य

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

वाचन कर उसमें बंदिक गुस्कृत णृह किया। नौकाओं में भाने वाले

विस्त बारासड़ी के उच्चारण बैदिक बारासड़ी के ही हैं। उसी प्रकार बैदिक संस्कार, त्योहार, मंत्र. दर्शनशास्त्र, धाचार-पद्धित ग्रादि प्रकार बैदिक संस्कार, त्योहार, मंत्र. दर्शनशास्त्र, धाचार-पद्धित ग्रादि प्रकी दिवह सोगों में पूर्णतया पाए जाते हैं। तथापि तिमल भाषा यदि कुछ सत्तों में संस्कृत से भिन्न सी लगती है वह इसलिए कि लौकिक संस्कृत से बिस्हुटने के पत्चात् तिमलभाषी लोगों की कई पीड़ियां बीत गई है।

## समस्त मानवों के ग्राचार-विचार-उच्चारों की जननी—संस्कृत

भाषा-निर्माण और विविध भाषाओं का स्रोत इसके सम्बन्ध में प्रचलित धारणाएँ सभी भ्रमपूर्ण हैं।

वर्तमान में पाश्चात्य सिद्धान्तों को अधिक मान्यता प्राप्त है क्योंकि जिसकी लाठी उसकी भैंस। वे यह समभे बैठे हैं कि ग्रोक-लेटिन-संस्कृत तीनों किसी भौर प्राचीन भाषा की सन्तान हैं। उस ज्येष्ठ भाषा का नाम वे जानते नहीं। अतः उस काल्पनिक जननी भाषा को वे इण्डो-यूरोपियन ऐसा ऊटपटाँग नाम देकर काम चला लेते हैं। वस्तुतः विश्वनभाषाओं की जननी संस्कृत ही है।

दूसरा भ्रम 'संस्कृत' नाम से निर्माण हुआ है। पाश्चात्य लोग कहते है कि 'संस्कृत' यानी अच्छी घड़ी हुई भाषा। ग्रतः वह किसी अन्य और प्राचीन ऊबड़-खाबड़ प्राकृत भाषा से बनाई गई होगी। जैसे निराकार पत्थर से मूर्ति बनती है।

किन्तु वास्तव में 'संस्कृत' शब्द का भावार्थ है कि जो भाषा ईश्वर डारा निर्मित होने के कारण अच्छी घड़ी गई है।

पाण्चात्य विचारधारानुसार प्राचीनकाल में मानव जो बर्बर था, वंसी ग्रवस्था में वह संस्कृत जैसी ग्रप्रतिम भाषा कैसे बना पाता ?

प्राकृत भाषाओं से संस्कृत बनाई जाने के बजाय संस्कृत के टूट-फूट नाने से ही प्रादेशिक भाषाएँ बनीं। प्राकृत का अर्थ भी 'प्र—आकृत' यानी किसी और मूल भाषा से जिन्हें आकार प्राप्त हुआ है—ऐसा होता है।

संस्कृत भाषा टूट जाने पर उसका व्याकरण भी दुकड़ों-टुकड़ों में भ्रत्य भाषाओं में बेंट गया। अतः पाणिनि का व्याकरण ही भन्य सभी भाषाओं को लागू है। XALCOM.

संस्कृत जैसी ध्रप्रतिम भाषा मानव बना ही नहीं पाता। मानव का हाम नवते ही बन्तुएँ दृष्टित होती रहती हैं। इसका स्वयं मानव देता है। हाम नवते ही बन्तुएँ दृष्टित होती रहती हैं। इसका स्वयं मानव देता है। इसहरपायं—वर्तमान कारखानों से जो खा-द्यसामग्री या ग्रोपधि ग्रादि बनकर तैयाव होती है वे ग्रांत मुद्ध है यह जतलाने के लिए उन पर लिखा होता है Untouched by any human hand यानी 'किसी भी व्यक्ति हे हस्तरपर्ण बिना बनी वस्तु'।

रॉबन एजियाटिक सोसायटी, (Royal Asiatic Society) लंदन में पढ़े गए एक प्रबन्ध में कहा गया है कि "बड़े आश्चर्य की बात यह है कि जिस भारत के ऊपर कई कुद्ध धाकामकों का धाकमण होता रहा और जिनके परिचिह्न उस भूमि पर पाए जाते हैं उसी भारत में समय और कासन बदलते रहने पर भी एक भाषा ऐसी टिकी हुई है कि उसके विभिन्न पहनुकों को धौर बैधव को तो कोई सीमा ही नहीं जो यीक लैटिन जैसी मान्यताप्राप्त यूरोपीय भाषायों की जनती है; जो ग्रीक से भी लचीली यौर रोयन भाषा है भी समक्त है; जिसके दर्शनशास्त्र की तुलना में पायबागीरन के कथन कल जनमें हुए शिशु जैसे बालिश लगते हैं; जिसकी वैचारिक उड़ान के आगे प्लेटों की ऊँची-से-ऊँची कल्पनाएँ निष्प्रभ श्रीर सामान्य-सो नगती है जिसके काल्यों में व्यक्त प्रतिभा अकल्पित-सी है बौर जिसके शास्त्रीय प्रन्य तो इतने प्राचीन है कि उनका कोई प्रनुमान ही नहीं नगता। वह सारा साहित्य इतना विपुल और विशाल है कि उसका तो जितना वर्णन किया जाए कम ही पड़ेगा। उस सारे साहित्य का (विश्व म) भपना एक विशिष्ट स्थान है। वह साहित्य एकाकी निजी बल पर टिका हुआ है। ऐसी उस भाषा में प्रवीण बनना जीवन-भर का लक्ष्य हो सकता है। उसकी पौराणिक कथाओं की तो कोई सीमा हो नहीं है। उसके दर्भनगत्त्र में हर प्रकार की समस्या या पहेली का विचार किया है। तथा वंडिक समाज के प्रत्येक वर्ण प्रीर वर्ग के लिए उसके धर्मणास्त्र के नियम

Indian Antiquities नाम का सात खण्डों का ग्रन्थ सन् १७६२ से १८०० तक प्रकाणित हुआ । उसका सम्पादक है थाँमस् माण्यिम (Thomas Maurice) । उसके चौथे खण्ड के पृष्ठ ४१५ पर उस्तेख है कि "Hollhead का सुमाब है कि वह (संस्कृत ही) भाषा ही पृथ्वी की मूल भाषा है।"

पाश्चात्य प्रणाली के अन्य विद्वान् भी यदि सूक्ष्मता से विचार करें नो वे भी इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि संस्कृत ही विश्व-भर के मानवों की प्राचीनतम मूलभाषा थी। वह वेदों के साथ ही देवों ने मानवों को भेंट दी। बह भाषा किसी मानव द्वारा बनाई नहीं गई है। अन्य भाषाएँ संस्कृत के ही टुकड़े हैं।

#### संस्कृत सबको भाषा

पाश्चात्य प्रणाली के कई विद्वानों ने तथा उनके अनुवाधियों ने ऐसी भी एक धारणा फैला रखी है कि संस्कृत केवल रईस व्यक्तियों की भाषा थी। इतिहास के ग्रधूरे ज्ञान पर वह कल्पना ग्राधारित है। हम निजी अनुभव से कह सकते हैं कि कोई भी भाषा, उदाहरण-फेंच या इंग्लिश. राव से लेकर रंक तक सभी बोलते हैं। उनका बोलने का इंग भले ही भिन्त-भिन्त हो किन्तु भाषा एक ही होती है। उसी ग्राधार पर हम कह सकते हैं कि सृष्टि-उत्पत्ति समय से महाभारतीय युद्ध तक और उस युद्ध से सैकड़ों वर्ष पश्चात् भी प्रत्येक व्यक्ति, चाहे वह राजा या या भिलारी, वृद्ध हो या वालक, स्वामी हो या सेवक, संत हो या दुष्ट, न्यायाधीश हो या आरोपी, सिपाही हो या सैनिक, माई हो या दाई, भंगी हो या बाबू. चोर हो या गृहस्थ ग्रीर वेश्या हो या सुवासिनी, सारे संस्कृत हो बोलते थे । क्योंकि उस समय ग्रन्य कोई भाषा थी ही नही । इसी कारण विविध प्रकार का प्राचीन साहित्य सारा संस्कृत में ही है। यह भी इतिहास का एक बड़ा महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष है जो वियुत्त प्रमाणों की उपलब्धि पर भी याज तक के इतिहासकार निकाल नहीं पाए। इससे उनमें प्रात्मविश्वास भीर गहरे चिन्तन का प्रभाव दीखता है।

उन प्राचीन संस्कृतभाषी जनसमूहों का ग्रभी भी दूर-दूर के प्रदेशों ने

१. पृष्ट १६२ Appendix No. XVI, W.C. Taylor का दिसम्बर का बक्य, Journal of the Royal Asiatic Society, Vol. II. E Pococke द्वारा जिल्लित India in Greece ग्रन्य से उद्भत ।

XBI.COM.

पता लगता रहता है। ईतिक Times of India ने ६ जुलाई, १६८० के मक में पजाब जिल्लासिय के एक प्रध्यापक डी० डी० शर्मा का एक बस्तव्य प्रकाशित किया था कि निचले स्तर के लोग भी संस्कृत ही बोला बरने है। हिमालय के पहुन दर्रे में बसने वाले चिनाल लोग केवल शब्द-बच्दार से हो नहीं प्रपित् अपवारण से भी संस्कृत से मिलती-जुलती भाषा हो बोलते है। उसी प्रकार सम्मु गाँव के लोहार भी संस्कृत जैसी भाषा ही बोलते है। यन्तर इतना ही है कि उन लोहारों की भाषा चिनालों जितनी ग्रह सस्कृत नहीं है।

## मैक्सम्लर् का निष्कर्ष

मैक्समूलर नाम का जो जर्मन विद्वान प्रयोगी शासन का एक बाँधकारी था, उसे संस्कृत हो मानव को मूल भाषा थी, इस तच्य की कुछ खुंधनी कल्पनाची। उसका एक कयन है कि "सारी प्राचीन प्राच्य भाषाची में संस्कृत की एक बड़ी विशिष्टता है। वह इतनी बाकर्षक है बीर इनकी इतनी प्रशंसा की गई है कि उसके बड्प्यन की बाबत स्त्रियों जैसी मन में अनुवा की भावना निर्माण होती है। हम भी तो इण्डो-यूरोपीय हैं जो एक प्रकार से बाज भी सस्कृत में ही बोलते हैं भीर सोचते हैं। या यूँ बड़ा बागु कि संस्कृत भासी जैसी हमें प्यारी है फ्रीर हमारी माता जीवित न होने के कारण संस्कृत ही हमें भी जैसी ही लगती है।"

क्यर दिए बन्तव्य में मैक्सम्लर ने जो टेड़ा-मेड़ा तक प्रस्तुत किया है वह पाम्चात्व विद्वानों के यन में बैठी उलट-पुलट धारणाओं का प्रतीक है। मैक्समूनर की पहली गलती यह है कि वह संस्कृत की अनेक प्राचीन नापासी में है एक मानकर संस्कृत को केवल पूर्ववर्ती प्रदेशों तक ही मीमित समस्ता है। वस्तुतः सारे विश्व के मानवीं की एकमेव भाषा नामां वर्षो तक मस्कृत ही रहो है। मैक्समूनर मागे चलकर मान्य करता है कि कारतीयों जैसे यूरोपीयजनों का भी बोलने का, सोचने का माध्यम सस्कृत हो है। एक उस्ट-मीर्च नावों से यह निष्कर्ष निकलता है कि मैक्सम्लर ने जो ज्ञान यहण किया था उससे उसे यह प्रतीत ही रहा था कि संस्कृत ही सारे विषव की भाषाओं की और विद्वता की जड़ रही है। तथापि मैक्समूलर में ईसाई, यूरोपीय ग्रीर ब्रिटिश प्रधिकारी होने की जो प्रकड़ मन में गुप्त रूप से वास कर रही थी उससे संस्कृत की प्रधानता का मैक्स्मूलर का निष्कर्ष ढीला पड़ जाता था।

पिकेट (Picket) नाम के एक अन्य यूरोपीय विद्वान् ने लिखा है कि "संस्कृत सबसे सुन्दर भाषा है भीर लंगभग सभी प्रकार से परिपूर्ण है।"

### संस्कृत-आर्ष-साहित्य

वैदिक परम्परा के अनुसार वेद, उपनिषद्, रामायण, महाभारत घोर पुराण यह सारा ऋषियों से प्राप्त है, अतः आयं-साहित्य है। जमन विद्वान ग्रांगस्टस् स्लेगेल को उस वाङमय के दिव्यत्व का अनुभव हुआ था क्योंकि उसका कथन है कि "प्राचीन भारतीयों को परमात्मा का ज्ञान था। उनके सारे विचार, कल्पना, सिद्धान्त, विश्लेषण, भाव ग्रादि सब बड़े शद्ध, सात्त्विक, पवित्र हैं। प्रमात्मा सम्बन्धी उतना गहरा भौर स्पष्ट निवेदन ग्रन्य किसी लोगों के साहित्य में नहीं मिलता।"

दूसरे एक ग्रन्थ में स्लेगेल ने लिखा है कि "यूरोपीय लोगों का उच्चतम दर्शनशास्त्र, जो ग्रीक साहित्य में मादर्श तकवाद कहलाता है, वह प्राच्य ग्रादर्शवाद के चकाचौंध कर देने वाले प्रकाश की तुलना में इतना फीका दीखता है जैसे प्रखर सूर्यप्रकाश में कोई टिमटिमाता दीया।"

दूसरे एक जर्मन लेखक शोपेनहाँग्ररने कहा है कि "सारे विश्व के साहित्य में उपनिषदों जैसा उपयुक्त तथा सत्त्वगुणयुक्त साहित्य नहीं है। मेरे जीवन में उससे मुक्ते बड़ा समाधान प्राप्त हुआ है और मृत्यु के समय भी वही मेरा सहारा रहेगा।""

१. पुट्ट १६३, सब्द १. Chips from a German Workshop.

१. पुष्ट १२, Origin of Indo-Europeans, by Picket.

<sup>7.</sup> Wisdom of the Ancient Indians, by A. Schlegal.

<sup>3.</sup> History of Literature, by A. Schlegel.

४. पृष्ठ ६१, The Upanishads, Introduction by Schopenhaver.

XOL.COM.

संस्कृतोद्भव लंटिन भाषा

वैदिन भाषा ग्रीक से निकली है। इस पाम्चात्व सामान्य धारणा के विषय गांडफे हिगिन्स् नाम के सन्दकार का मत है कि "लैटिन का उद्सम तो सम्बुत ने पामा जाता है क्योंकि लैटिन के कई शब्द शीय जब्दों से बड़े विकृत से नगते हैं।"

KOI=OM IIA = ऐसे ग्रीक में सिवे जाने वाले गव्दों का अर्थ बीक सोग इसलिए नहीं समऋ पाते थे कि वे शुद्ध संस्कृत है और प्रत्येक धारिक विधि के घन्त में बाह्मण तोग प्रभी भी उन गटदों का उच्चारण करते हैं। हिन्दू धार्मिक पत्थों की देवभाषा में वे वैसे ही लिखे जाते हैं।

"Causcha OM Pachsa" इस उक्ति में Causcha इंच्छित वस्तु होतों है। ३३ तो वह प्रसिद्ध सकर है जो मन्त्रोच्चारण के आरम्भ में भीर पल में भी उच्चारा जाता है जैसे (ईसाइयों का) 'आमेन्' शब्द है। Pachsa एक लुप्त लेटिन अब्द है जो देवों के या पितरों के सम्मान में प्रप्यं देते समय उच्चारा जाता है और जिसका धर्व स्थान या कार्य आदि में कुछ परिवर्तन कराना ऐसा होता है। मुक्ते कोई श्राणंका नहीं है कि जिन लोगों ने इटलों में सस्बृत भाषा लाई उन्हों और उन्हों के देश के वे गूढ़ जब्द है। ब्रोकों के देवी रहस्यों के ब्राय जिस समय के हैं उससे कहीं पूर्व हिन्दु फ्रानिक प्रयाएँ पक्की बनी हुई थीं। अब ग्रीकों ने निजी इतिहास तिखना पारमन किया उन्हें पता नहीं या कि उनका मूल स्थान कीन-सा है।

क्रयर दिए गए उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मन्त्रोच्चारण ने प्रारम्ब भीर धन्त में ॐ कहना तया संस्कृत सन्त्रों का उच्चारण ही विश्व के नारे मानवीं में हीता रहा है।

## भारत हो मृलमूमि

'दुर्खंग भारते जन्म'-इस कहावत का आवार्थ है कि वैदिक संस्कृति को को भूज पावन उद्गम भूमि भारत, उसमें जन्म होना बड़े भाग्य की बात मानी जानी चाहिए। हिंगिन्स के संशोधन के प्रनुसार भी हिन्दू. वैदिक, आर्य, सनातन संस्कृति ही मूलतः सारे मानवों की जीवन-प्रकाली थीं । हिगिन्स लिखते हैं, ''सारे देशों में भारत में ही प्रथम मानव-बस्ती हुई सौर वे भारतीय ही चन्य सारे जनों के प्रजनेता रहे। प्रलय के पूर्व ही भारतीयों की सभ्यता चरम सीमा तक पहुँच चुकी थी। सारे विश्व में फैल जाने से पूर्व मानव की जो श्रेष्ठतम प्रगति हो चुकी यी वह भारत के लोगों में स्पष्ट दीखती थी। यद्यपि हमारे पादरियों ने उस सम्यता को छुपा देने का बहुत यहन किए लेकिन वे पादरी उनके कुटिल दाव में ग्रयशस्वी रहे।"

ईसाई लेखकों में गाँडफ्रे हिंगिन्स वड़ा निष्पक्षपाती और सूक्ष्म निरीक्षक प्रतीत होता है। वह स्पष्टतया कहता है कि वैदिक संस्कृति प्रीर संस्कृत भाषा ही प्राचीनतम है; उनका उद्भव भारत में ही हमा; उस सभ्यता-स्तर श्रेष्ठ था ग्रीर पादरियों ने उस सम्यता के श्रेष्ठत्व को ग्रीर मुल लोत की छिपाए रखने का भरसक बत्न किया।

### संस्कृत भाषा का देवी स्रोत

आंग्ल जानकोण (Encyclopaedia Britannica) के १६५१ के संस्करण के खण्ड १३ के पृष्ठ ७० पर अप्रत्यक्ष रीति से माना गया है कि संस्कृत देवी स्रोत की भाषा है। उस ज्ञानकोश में लिखा है कि "कुछ बिद्वान् (जिनमें ग्राजकल W. Schmidt भी है) भाषा-उत्पत्ति की प्रचलित (पाण्चात्य) धारणा से सन्तुष्ट नहीं है। भाषा-उत्पत्ति के (पाल्चात्य विद्वानों के) विवरण उन्हें न जैचने के कारण वे अन्त में इसी निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि पहली भाषा प्रत्यक्ष भगवान् ने ही मानव को प्रदान करने का चमत्कार किया।"

वैसे देखा जाए तो प्रत्येक मानव का जन्म और मृत्यु ऐसे रहस्य हैं कि जो प्रतिक्षण हजारों की संख्या में होते रहते हैं तथापि मानव उसे चमत्कार नहीं मानता। उन चमत्कारों का मानव इतना सादी बन गया है कि उन्हें वह चमत्कार मानता ही नहीं। वही नियम भाषा को भी लागू

<sup>1. 75 11.</sup> The Celtic Druids, by Godfrey Higgins.

१. पृष्ठ ६६, The Celtic Druids.

है। प्रयम पीडियों को स्वय भगवान् ने भाषा सिखलाई। तत्पश्चात् प्रत्येक दम्पति ने ग्रोर समाज ने बच्चों को भाषा सिखाने का कम चालू रखा। यदि प्रतिदित के जीवन-मरण के चमत्कार का मानव को प्राप्त्यमें नहीं होता हो झारम्य में एक ही बार प्रत्यक्ष परमातमा ने मानव को भाषा-बान कराने का जो चमत्कार कर दिखलाया उसे मानव भूल गया हो तो इसमें बारवर्ष की कोई बात नहीं। ऐसी बकुतज्ञता तो मानवी व्यवहार में यग-मग पर दोसती है।

तक है यदि मूल भाषा (संस्कृत) का स्रोत देवी प्रतीत होता है तो उस दिष्कपंको पंत्रश्रद्धाका दूषण लगाकर धस्वीकार करना उचित नहीं। बर्दि समस्त धसीम विश्व ही देवनिर्मित है तो उसके अन्तर्गत अन्य कुछ बातें बाँद ईम्बर-निमित प्रतीत हुई तो वह निष्कर्ष शास्त्रीय ही कहताएका। ग्रध्यात्म भी तो एक वास्त्र है। बल्कि सध्यात्म तो शिखर जास्य है क्योंकि इस विश्व में मम्मिलित बातें इतनी स्रोत-प्रोत स्रीर विविध है कि उनका पारस्परिक सम्बन्ध और मूल स्रोत का ज्ञान अध्यातम के द्वारा हो किया वा सकता है। यतः भाषा-निर्माण का रहस्य टटोलते-इटोलते बदि मानव को यह प्रतीत होने लगा कि मूलभाषा निर्मिति भी इंक्ष्य द्वारा की जाने के सिवाय कुछ चारा दीखता नहीं ती वह निष्कर्ष ची विज्ञासम्लक् ही माना जाना चाहिए।

दूसरे भी एक पाश्चात्य लेखक ने मूल भाषा को ईश्वरप्रदत्त ही माना है। दे लिखते है कि "बड़ी नम्बी व्यर्थ चर्चा के पश्चात् भाषाशास्त्रज्ञों ने यह निष्कर्य निकासा कि भाषा निर्मिति के बारे में कुछ पता हो नहीं चलताः। ।

दूसरे एक लेखक का कहना है कि "यदि सारे भाषाविज्ञ किसी एक तम्ब पर सहनत हैं तो वह यह है कि मानवी भाषा-निर्माण की समस्या का ममी तक कोई उत्तर नहीं मिला।"

उसी मन्थ के पृष्ठ ३१५ पर लिखा है कि "भाषा निर्मिति की समस्या का कोई समाधानकारक हल नहीं हो पाया है।"

इस प्रकार जब भाषाशास्त्र के ग्रध्येता स्वयं भाषानिमिति के सम्बन्ध में निश्चित कुछ कह नहीं पा रहे हैं तो भाषा-निर्माण के सम्बन्ध में जो वैदिक धारणा है, उस पर ग्रधिक ग्रादर ग्रीर श्रदा से विचार करना ग्रनिवार्य है।

बैदिक संस्कृति ने तो स्पष्ट रूप से यह कहा है कि परमात्मा ने जब पूरी पूर्व सिद्धता करके इस विश्वचक की चलाया तभी चातुर्वण्यंधर्माश्रम समाज को वेद, वेदों की भाषा संस्कृत ग्रीर १६ विद्याएँ तथा ६४ कलाएँ सिखलाकर ही आरम्भ किया। यदि ऐसा नहीं होता तो यह विश्वचक्र चल ही नहीं पाता।

## सारी लिपियों का स्रोत भी समान है

भाषाओं के मूल शक्षर और लिपि के स्रोत ढूंढने में ग्रसफल हुए लेखकों में L. W. King, S. H. Langdon, F. L. Griffith, W. F. Petrie, L. A. Waddell, E. Burrows, C. L. Woolley, G. A. Barton, Sir E. A. Wallis Budge, E. Burrows, Hunter, E. J. Evans ऐसे कई बिद्धान् सम्मिलित है। बेचारों ने ग्रपने-ग्रपने ग्रन्थों में भाषा के मूल ग्रक्षर ग्रीर लिपि का उद्गम ढूँड निकालने का भरसक यत्न किया तथापि सारे ही हार मान गए। डैविड ड्रिजर नाम के एक इतालवी लेखक ने The Alphabet नाम की अपनी पुस्तक के पांग्ल अनुवाद के पृष्ठ १९५ पर यह निष्कपं लिखा है कि विश्व में जितनी लिपियाँ हैं वे सारी एक ही मूल लिपि की शाखाएँ हैं।"

वह लिपि या लिपियाँ बाह्मी और देवनागरी ही हो सकती हैं क्योंकि प्राचीनतम जो भाषा है संस्कृत उसकी वह दो देवदत्त लिपियों हैं ऐसा उन दो लिपियों के नामों से ही स्पष्ट है। खरोष्ट्री लिपि का नाम वैसा नहीं है। यदि कोई कहे कि देवनागरी लिपि के प्राचीन प्रवशेष उपलब्ध न होने के कारण वह अर्वाचीन है तो वह तक गलत है। कुछ एक सीमा के पार के लिखित भवशेष या वस्तुएँ प्राप्त होना बन्द हो जाता है। इसे भी चाहे तो

t. 75 %, An Introduction to Linguistic Science, New Haven.

<sup>2. 98 15,</sup> The Story of Languages, London.

XOT.COM.

एक चयतकार ही समिन्छ।

The Alphabet जन्द की भूमिका में Sir Ellis Minus (पृष्ठ XI थर) निसते हैं कि "इस ग्रन्थ के लेखक ने (यानी डेविड ड्रिजर ने) बर्बोगीय तको द्वारा बहु बार्ड्यकारी तिष्कर्य निकाला है, कि सारी हो। प्रमुख निविद्यों के मूल बक्षर एक ही समान स्नोत से बने हैं और अन्य टेहो-मेरी वा पाधी-पध्री लिपियों के प्रस्तुतकत्तों भी उन मूल सुब्ट-पुब्ट बलरों से करिचित थे। इससे बाचक दंग रह जाता है। इतना स्पष्ट श्रीर. न्दंबाही सिद्धान्त कसोटी यर स्था उत्तरना न्दिन्त् ही साध्य होता है।

अन्वेद समस्त मानवों का साहित्य

जयर दिए दिवरण के सन्दर्भ में Rev. Morris Philip का यह नवन देखें "Old Testament (वायबल का प्राचीन भाग) का इतिहास चार कालकम इनका प्राधुनिकतम संशोधन ध्यान में लेकर हम सरलतया यह कह मजने है कि ऋग्येद यह केवल आयों का ही नहीं अपितु सारे मानकों का प्राचीनतम ग्रन्य है। "

कपर के उद्दरण में बार्यों को एक विणिष्ट प्रकार या जातिवर्ण के लोग माना गया है नो ठीक नहीं है। वैदिक नियमानुसार जीवन विताने क्रांत सभी प्रार्थ कहलाते थे। नियमों का उल्लंघन अनार्थ आचरण कहा बाता बा । बैशाकि सैनिक की पेणा स्बीकृत करने वाले भ्रजून ने जब महा-बारनीय रण से भाग जाने का प्रश्न उठाया तो भगवान श्रीकृष्ण ने अर्जुन को बेताबनी दो कि बैसा करना धनायं बाचरण होगा। श्रतः स्रायं श्रीर धनावं, स्र-धम्र धादि ग्राचरण-पद्धतियां थीं। वह कोई जन्मजात वर्ग-भेद नहीं थे। भतः पाण्यात्य लेखक जहां आर्य को विधिष्ट जाति मानकर चनते हैं वहाँ वे गनती कर जाते हैं। उतना प्रमाद छोड़कर ऋग्वेद (या समस्त बेद) संस्कृत भाषा, संस्कृत निषियां ग्रादि को प्राचीनतम देन कहा है मी गरंबेद शंगा है।

## संस्कृत समस्त मानवों की भाषा

H. H. Wilson नाम के एक बूरोपीय विद्वान् ने लिला है कि "जिन-जिन भाषाओं में संस्कृत का रिश्ता दिखाई देता हो वे सभी उस मूल देव-दत्त साहित्य के ही अंग है जिसे किसी एक मूलस्थान में पढ़कर मानव पथ्वी के विभिन्न प्रदेशों में जाकर बसते रहे।"

इस प्रकार विविध विद्वानों के विवरणों से और निष्कर्षों से वह निविचत हो जाता है कि सारा संस्कृत ग्रार्थ साहित्य, संस्कृत भाषा ग्रीर उसकी दो देवदत्त लिपियां सारे मानवों को दी गई मूल देवी देन है।

<sup>2. 95 223.</sup> The Teaching of the Vedas, by Rev. Morris Philip.

१. पृष्ट c iii, preface to Vishnu Puran, Oxford.

50

XOT.COM.

## वेद-विज्ञान

बदीवं इस्तामी प्रौर षूरोपीय ज्ञासन की परतन्त्रता में शतुभाव से किए प्रचार द्वारा हिन्दुमों को इतना हतोत्साह किया गया है कि कई हिन्दू बपने प्रापको सबसे बुद्ध प्रौर पिछड़े हुए मानने लगे। उदा० केवल पाक्चात्व बिद्धा पढ़े हुए कई हिन्दूजन ऐसा कहकर हिन्दू जाति का मजाक उड़ाया करते थे कि मानवी जरीर में विधराभिसरण यानी रक्त का चकी सबलन कैसे होता है वह पूरोपीय डॉक्टरों के ढूंड निकालने पर विश्व को पता बला नहीं को हिन्दू-वैद्यक णास्त्र तो उसके बाबन कुछ जानता ही नहीं था। उसी प्रकार जञ्ज द्वारा पढ़ाए गए कुछ हिन्दू-जन समस्ते रहे कि पूर्वी योन है भीर घूमती है यह भी पाश्चात्य संजोधकों ने बतलाया तब हमें पता बला। ऐसे प्रात्मघातक प्रचार से ग्रपने ही देश, संस्कृति स्रोर बांघवों की निन्दा करने वालों पर हमें तरस स्राता है।

यदि उनका वह कथन मही होता तो हम अवश्य मान लेते। केवल हमारी उसमें निन्दा होती है इसलिए किसी ऐतिहासिक सत्य को छिपाना हमें की सान्य नहीं। किन्तु जब प्रथने भाषकों बड़े बिद्वान् ग्रीर अधिकारी समभने बाले व्यक्ति प्रथने गहरे अज्ञानवश कुछ ऊटपटांग प्रचार करें जिससे बैदिक संस्कृति की ग्रीर हिन्दू-परम्परा की वृथा ग्रीर अन्यायी निन्दा होती हो तो ऐसे व्यक्तियों की जितनी कड़ी भत्मना की जाए उतनी हम ही है। शबु-लिखिन इनिहास पहने में इस प्रकार बड़ा धोखा होता है।

वे लाग यदि प्राचीत शंस्कृत-साहित्व का सम्यक् सध्ययन करेंगे तो उन्हें वता चलेगा कि जीवीत्यस्ति, गर्भधारण प्रादि से लेकर सणु-विज्ञान तक के मुद्दमनम ज्ञान का जो विवरण प्राचीन संस्कृत-साहित्य में प्राप्त हैं वह बर्जमान ध्रमण सम्भे जोने वाले समेरिकी या रिणयन शास्त्रज्ञीं की स्वाकृत्य देशा। वैदिक संस्कृति का उपहास करने वाले व्यक्ति पात्र-लिखित कुछ ऊपरी एकतरफा बातों को पढ़कर जो मत बना लेते हैं वह सर्वप्रकार से ग्रज्ञानी, यन्यायी ग्रोर त्याज्य समक्षा जाना चाहिए।

हम यह पहले ही कह चुके हैं कि वैदिक ज्ञान १६ विद्या और ६४ कलाओं को समेटता हुआ कृतयुग के देवी स्तर से आरम्भ हुआ। पतः वैदिक संस्कृति के ग्रन्थों में न हो ऐसा कोई ज्ञान है ही नहीं। हाँ, यह हो सकता है कि कृतयुग का वह उच्चतम ज्ञान युगों-युगों के उथल-पुथल में कही लुप्त हो गया हो, या टूट-फूट गया हो या प्राचीन ग्रन्थों की वैज्ञानिक भाषा हम कलियुग के व्यक्तिओं को ग्राकलन न होती हो।

श्राकामक शत्रु जैसे खड्ग से कत्न करता है, उसी प्रकार निन्दा और गाली-गलीच से भी परतन्त्र लोगों को हतोत्साह, हताण, निराध करता रहता है। यह एक घिसापिटा आक्रमण-तंत्र है। ऐसी निन्दा सुन-सुनकर कई व्यक्ति पागल हो जाते हैं या आत्महत्या कर नेते हैं। अतः राष्ट्रीय स्तर पर जो हिन्दू निजी संस्कृति को और देश को निकम्मा समभते हैं उनके स्वाभिमान ने एक तरह की आत्महत्या ही कर ली होती है।

भारत पर सन् ७१२ से १६४७ तक लगातार १२३५ वर्ष भीषण और प्रदीर्थ आक्रमण होने के कारण पात्रचात्य प्रणाली में पले. पढ़े बहुत सारे हिन्दू आत्मिनिन्दा की बातें सुनाते रहते हैं। ऐसे व्यक्तियों को अपने आपको घोर अज्ञानी समक्तकर तुरन्त प्राचीन वैदिक साहित्य के अध्ययन में मग्न हो जाना चाहिए।

पायवँगोरस, गैलीलियो, कोपरिनक्स, न्यूटन आदि के नामों से यूरोपीय लोगों ने जो ढिंडोरा पौटा है वह यूरोपीयों को भले ही शोभा देता हो हमें शोभा नहीं देता। यूरोपीय लोग दो-चार सौ वर्ष पूर्व इतने पिछड़े हुए थे कि जन्तुओं से रोग होते हैं. पृथ्वी सूर्य की परिक्रमा करतों है आदि प्राथमिक बातें भी उन्हें जात नहीं थीं। पायथँगोरस नाम ही पार्य-गुरू का ग्रापश्रंश है यह भी वे नहीं जानते। यूरोपीय ग्रपश्चार से हमें यह समक्त लेना ग्रावश्यक है कि महाभारतीय युद्ध के ग्रपार सहार के पण्चात लगभग चार सहस्र वर्ष यूरोपीय लोग गुरुकुल शिक्षा से विकत रहने के कारण घोर ग्रजान के दलदल में फीस गए। पाश्चात्यों को भव यह जान

क्षेता चाहिए कि देदिक प्राप्त-साहित्य में ज्ञान के भण्डार बन्द पड़ें हैं। उन्हें भरमुनिक विज्ञान की कुंजी के सहाय्य से ज्ञात करने की आवश्यकता है।

बगोल ज्योतिष का ज्ञान

पण्डित रघुनन्दन समा के हिन्दी ग्रन्थ 'बैदिक सम्पत्ति' (पृष्ठ २६०) में उद्भुत बंदिक ऋचायों में पृथ्वी गोल होने का, प्राक्षण शक्ति आदि का वस्तेस है। वंसे-

क्काणासः परीणहं पृथिच्या हिरण्येन मणिना शुभमानाः। न हिन्दानासस्ति तिरुस्त इन्द्र परिस्पन्नो घदधात् सूर्येण ॥ ऋग्वेद १०/१४६/१

इसका तात्पवं है कि पृथ्वी गोल है। उसके साधे भाग पर सूर्य चनकड़ा है और दूसरे बद्धं पर बंधेरा होता है। पृथ्वी सूर्य से आकर्षित टेकी रहती है।

स्विता यन्त्रः पृथिवीमरम्णान् अस्कंभने सविता द्यामद् ह्त । चौरवन्त्र पृथ्वी को परिभ्रमण कराता है। अन्य ग्रह भी उसी प्रणाली से प्राते रहते हैं।

दबलक्षवर्षं प्राचीन रामायण में लिखा है-गगने तान्यनेकानि वैश्वानरपथादृहिः। नक्ष वाणि मूनिश्रेष्ठ ते तु ज्योतिषुजाज्वलम् ॥

(बालकाण्ड, सगं ६०)

धर्यात् भाकाश में प्रपते सूर्यमण्डल के पार अगणित ज्वलन्त नक्षत्र हैं। इस प्रकार प्राचीन संस्कृत धार्य प्रन्थों में ग्रसीम आकाश में दीखने बान वा केवल बुद्धिगम्य ऐसे घनेकानेक रहस्यों का पूरा विवरण है।

बस्तुतः प्राचुनिक मास्त्रज्ञां ने यदि ध्यानपूर्वक उस साहित्य का प्राथमय किया होता तो उनकी कई शास्त्रीय उलमनों के उत्तर उन्हें मिल गए हान ।

प्राच्यापक सुद्धिय (Ludwig) कहते हैं कि पृथ्वी का ग्रक्त भूमध्य रेका के प्रति जुका होने का उल्लेख ऋग्वेद में (१-१०-१२ और १०-६६-४) है। (इंटरबा, बालपंगाधर तिलक का प्रत्य Orion, पृष्ठ १८)।

दुरवोक्षण यन्त्र

एक प्राचीन यान्त्रिक ग्रन्थ शिल्पसंहिता में दूरबीन उर्फ दूरबीक्षण वस्त्र का उल्लेख इस प्रकार है-

मनोवांवयं समाधाय तेन जिल्लोन्द्र णाज्वतः। यन्त्रं चकार सहसा द्ष्टर्थ्य दूरदर्शनम्।। पललाम्नो दभ्धम्दा कृत्वा कालमनश्वरं। भोधियत्या त् शिल्पोन्द्रो नैमस्य कियते च ॥ चकार बलबत्स्बच्छं पातनं सुपविष्कृतम्। धात्दण्ड-कल्पित्तम् ॥ वंशपर्वसमाकार तत्पश्पापदग्रमध्येषु मुकुरं च विवेश सः।

इसका तात्पर्य है-"मिट्टी भून के उससे प्रथम कांच बनती है। एक पीली नलिका के दोनों नुक्कड़ पर यह काँच लगाई जाती है। दूर के नक्षत्रादि देखने में तुरी यन्त्र जैसा उसका उपयोग किया जाता है।

चम्बक

'वैशेषिक' नामक ग्रन्थ में (४-१-१४) एक प्राचीन शास्त्रज्ञ कणाद लिलते हैं कि चुम्बक की अदृश्य कर्षण शक्ति के कारण लोहा चुम्बक के प्रति खींचा जाता है।

गुजरात प्रान्त के अन्हिलपुर नगर के जैन ग्रन्यालय में संस्कृत भाषा का 'शिल्पसंहिता' नाम का ग्रन्थ है। उसमें ध्रुव मतस्य यनत्र बनाने की विधि लिखी है। पारा, सूत्र, तैल ग्रीर जल ग्रादि सामग्री लेकर तापमापन यन्त्र (धर्मामीटर) बनाने की पद्धति भी उसमें बर्णित है।

'सिद्धान्त शिरोमणि' नामक दूसरे प्राचीन ग्रन्थ में भी एक प्राचीन

तापमापनयन्त्र का वर्णन है।

प्राचीन खगोल ज्योतिष के ग्रन्थों में रेत की घड़ी का उल्लेख है। उस समयगापन यन्त्र को मानव, मयूर वा कपि का बाकार दिया जाता वा।

#### वैरोमीटर

वायु-भार मापन का भी एक यन्त्र प्राचीन काल में होता था। उससे

नवाँ, सुकान छाटि का अधिम पता लना लिया जाता था। उसी युन्त का बर्तमान बूरोपीय नाम बेरोमीटर है।

मोहरगाडी

'नोबप्रबन्ध' नामक प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ में राजा भीज के एंक शास्तापव (लकड़ी का पोड़ा) का वर्णन है जो २४ मिनटों में २२ मील यन्तर बाटता था। एक पर्ते का भी उत्तेल है जिसके स्वयंचलित भ्रमण न हवा लगा करती थी।

#### विसास

एक प्राचीन संस्कृत प्रत्य 'गयाजिन्तामणि' में मयूर जैसे प्राकार के विमान का उल्लेख है। भागवतम् में शास्त्र राजा के विमान का उल्लेख है। शनिस्तोक मे, रामायण बादि में विमानों के उत्तेख हैं। भरदाज-सिक्ति घंतुबोधिनी बन्त में विमानों के विवरण का एक पूरा अध्याय है। बरदाद ऋषि का लिला ब्हुद्विमानगास्त्र' नामक ग्रन्य सार्थ ग्रीर सटीक छपा का भी बाबार में विकता है। लगभग १४ वर्ष पूर्व बैंगलोर नगर का Institute of Science के विमान-विभाग (Aeronautics Division) के पांच विद्वान मंत्राधकों (Research Scholars) का लिखा पत्र महात के प्राप्त दैनिक The Hindu में प्रकाणित हुन्ना था। उस यत में उन विद्वानों ने लिखा था कि "भरदाज मुनि द्वारा लिखित बहाइमानगास्त्र' ग्रन्थ में बणित विविध विमानों में से 'रुकिम' प्रकार के विमान का बहुनतन्त्र या उड़ानविधि सम्भ में आती है। उस विधि द्वारा यात्र मी विमान की उड़ान को जा मकती है। किन्तु अन्य विमानों का स्क्रीय समझ नहीं साता।

शकीन संस्कृत वैमानिक प्रत्यों का प्रधिकांग भाग प्राकलन न होना स्वामाबिक ही है। उन बुग के सन्त्रणास्त्र की परिभाषा का ज्ञान कई बहुब वर्षों के धनवद्यान और धनक्यास से लुप्त हो गया है।

ऊर्जा

यत्त्र चलाने के लिए जो ऊर्जा लगती है उसके ग्राठ प्रकार के स्रोत प्राचीत काल के बैदिक शास्त्रज्ञों को ज्ञात थे। वे इस प्रकार हैं-वियुत-णवित से अलते वाले यन्त्रों को 'शक्त्योद्गम' कहा जाता था। जल पा चिन जैसे प्राकृतिक स्रोतों से चलनेवाले यस्त्र "मृतवह" कहलाते । बाष्प वाती भाष से संवालित यन्त्र 'धूमयान' कहे जाते थे। हीरे, माणिक जैसे इस्तों से गति प्राप्त करने वाले यन्त्र 'सूर्यकान्त' या 'चन्द्रकान्त' कहे जाते थे। वाय्यक्ति से चलने वाले यन्त्र भी होते थे। भूगमं तेल (पेट्रोल, दीजम इत्यादि) की ऊर्जी से चलने वाले यनत्र 'पंचित्राकी' कहलाते थे। मुयंतान से भी यनत्र चलाए जाते थे। चुम्बकीय शक्ति से भी चलने वाले यत्त्र थे।

पारे की भाग (mercury vapour) की ऊर्जा का उल्लेख प्राचीन जार्स्साव संस्कृत बन्धों में बार-बार बाता है। किन्तु बाधुनिक पाण्चात्व प्रभावित शास्त्रज्ञों को यह बड़ा श्रष्टपटा-सा लगता है। वर्षोंकि उनके यनुभव में पारे की भाष बनाने के लिए अत्यधिक तापमान की अग्निकी साव स्थकता होती है छनः वह जक्य नहीं है। हो सकता है कि प्राचीन काल में बहु किसी प्रकार जनम था। वया वे प्राचीन नास्त्रज्ञ किसी रासायनिक प्रक्रिया के पश्चात् पारे की भाग कम तायमान से बना नेते थे ? कोन जाने ? पारे को प्रभावी ऊर्जा-स्रोत बनाने की बात तक वर्तमान जास्त्रज्ञ सोच नहीं पाने, नव बताइए प्राचीन बैजानिक-प्रगति किनने ऊँचे स्तर की पी ?

#### शक्तीति

बन्दूक, पिस्तील, तीप ग्रादि ग्राग्नेगास्त्र बनाने की विधि 'ज्ञानीति' नाम के प्राचीन संस्कृत-ग्रन्थ का विषय है।

#### यान्दिक मानव

राभायणान्तर्गत वर्णन के प्रमुक्तार रावण ने युद्ध के धन्तिम दिनों में एसी एक कृत्रिम यान्त्रिण सीता बनवाई थी जो राम के ताम से हु-ब-हू

विसाप भी करती देखी गई थी। धालकल जापान आदि देशों के कार-सानों में बड़े भट्ड घौर बहुड दीखने वाले लोहे के मानवाकृति कर्मचारी होते हैं। वैसे प्राचीन काल में भी बनते थे ऐसा अनुमान ऊपर उद्ध्रत रामायण के उल्लेख से निकाला जा सकता है।

दूरभाष

कंदिक सम्पत्ति' ग्रन्थ में (पृष्ठ ३१५) पर लेखक पण्डित रघुनन्दन हमां ने उत्लेख किया है कि निजाम हैदराबाद रियासत के पत्थरधारि गांव के एक निवासी डॉक्टर मुहम्मद कासीम कहलाया करते थे । वे बाह्मण-कुल है मुसलमान बने थे। वह बाह्मण-कुल बीजापुर शासकों का राजपुरोहित कृत वा। यतः उनके घर में प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों का बड़ा भण्डार था। इसमें से एक बन्ध में दूरभाष की यन्त्रणा का विवरण था और दूसरे में म्त-सरीरों को मुरक्षित रखने की विधि वर्णित थी।

मुक नीति (प्रध्याय १, क्लोक ३६७) में एक विधि का वर्णन है जिससे २० सहस्र भीत दूरी पर चलनेवाली बातों का पता राजा को उसी दिन लग जाता या ।

पुच्ची का घेर लगभग २५००० मील का है। ग्रतः वर्तमान युग में बैसे दूरदेश में रहनेवाले अपनित एक-दूसरे से दूरभाष, दूरदर्शन, श्राकाश-बाणो पादि द्वारा बोल लेते हैं घोर एक-दूसरे को देख भी पाते हैं उसी प्रकार राजा भीज के पूर्व भी शक्य था।

'अयुत अवशाजां वार्ता हरेदेकदिनेन वै' ऐसा वह उल्लेख है।

#### दूरदर्शन

महामारतीय बुद्धारम्य के पूर्व प्रधे ध्तराष्ट्र को युद्धक्षेत्र का प्रति क्षण का को प्रत्यक्ष प्रांकोदेखा हाल राजप्रासाद में बैठकर संजय ने सुनाया बह इन्दर्णन बन्द के बिना शक्य ही नहीं था। ग्राजकल हमं विदेशों में वते विवेट, पुरबात, देनिसं पादि सेलों की स्पर्धा घर बैठे प्रत्यक्ष देख सकते हैं कीर इस बेल का दिया जाने वाला विवरण सुन सकते हैं। वहीं युतराष्ट्र ने किया। अतः उस प्राचीन काल में (यानी ईसापूर्व वर्ष ३१३८

में) भी दूरदर्शन सादि यन्त्र थे।

गीता में भगवान् कृष्ण ने 'आमयन् सर्वभूतानि यन्त्राहडानि मायया' ऐसा कहा है। भूमने वाले यन्त्रों की उपमा तभी दी जा तकती वी जन हेसे बन्त्र नित्य परिस्ति होते ।

ग्रर्जन को विराट् रूप वताने के पूर्व 'दिव्यं ददामि ते चक्षुः' ऐसा भगवान् कृषण ने कहा है। इससे भी यह पता लगता है कि मानवो चक्ष भीर कर्ण की सीमित क्षमता ध्यान में लेते हुए विविध विज्ञाल या दूरदृश्यों का जान कराने वाली यन्त्रणा स्नित्राचीन काल में भी होती थी।

#### चन्द्रमा से जल

एक प्राकृतिक या कृत्रिम चन्द्रकान्तमणि नाम का हीरा चन्द्रमा के प्रकाश से ग्रीपधि-जल तैयार करने में प्राचीन काल में सहायकारी होता था। वह जल विणिष्ट रोगियों को दिया जाता था।

मुश्रुत का श्लोक ४५/२७ उस जल का उल्लेख इस प्रकार करता है— रक्षोध्ने जीतलं हादि जारदाहविषापहम्। चन्द्रकान्तोद्भवम् वारि वित्तवनं विमनं समृतम् ॥

#### बंटरी

मेसीपोर्टेमिया (आधुनिक इराक आदि प्रदेश) से प्राप्त २००० वर्ष प्राचीन बैटरी (battery) जिससे सभी भी ऊर्जा-निर्माण की जा सकती है। यह चार-पांच वर्ष पूर्व यूरोप के कई देशों में प्रदर्शित की गई थी। उस समय न तो इरुलामी और न ही कोई ईसाई जिला उपलब्ध बी। प्राचीन टूटी-फूटी गुरुकुल शिक्षा ही उस समय प्रचलित थी। उस समय की बैटरी (ऊर्जा यन्त्र) संस्कृत यन्त्रग्रन्थों से ही बनाई जा सकती थी। वह इतनी प्रभावी थी कि दो सहस्र वर्ष पण्चात् भी उससे विद्युत-प्रवाह निर्माण किया जा सकता है।

#### Current

विद्युत-प्रवाह के लिए भांग्ल-भाषा में जो current गब्द है, उसका

XAT.COM.

क्रतेमात उच्चार 'करट' किया जाता है। तथापि वह उच्चार विकृत है। प्राप्त मृताक्षरों में C'का उच्चार 'स' होने के कारण 'corrent' णब्द का उच्चार 'मरस्त' करने पर तुरन्त पता चलता है कि वह मूलतः 'मरस्य ऐसा संस्कृत अब्द है। विद्युत्प्रवाह सरिता-जैसे बहता रहता है पत उने सरन्त कहना प्रति योग्य है। उस अब्द से पता लगता है कि विद्वाबह का निर्मित-ज्ञान प्राचीन काल में भी था। यदि ऐसा नहीं होता तो उसे भरनत नाम कैसे दिया जा सकता था।

विक्त्यक्ति 'हाँसैपाँवर' यानी 'प्रश्वशक्ति' ग्रंकों से नापी जाती है। प्राचीन देदिक नमाज में प्रज्वणक्ति का वियुक्त प्रयोग होता था। यतः प्रव्यवस्ति भी उसी प्राचीन संस्कृत-परिभाषा का ही एक अंग है।

माकाण में जो बिजली कडकती है वह और बादल पृथ्वीस्तर से १२ योजन दूर उपर याकाण में होते हैं ऐसा प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों का यह इल्लेख देखें-

भूनेर्वहि द्वादशयोजनानि भूबायुरम्बाम्युदिवद्युत्ताद्याम् ।

### सुर्वविस्त के धन्त्रे

मुर्वेदिश्व पर दीखनेदाले धट्दों का उल्लेख रामायण में भी मिलता है। रामचन्द्रजी नध्मण को कहते हैं (युद्धकाण्ड २३/६)

इरस्को रक्षोऽप्रणस्तपच परिवेषस्तु लोहितः। भादित्ये विमले नीलं लक्ष्य लक्ष्मण दृश्यते ।।

## अग्निपूजा

अत्येक वैदिक विधि में धरिनपूजा या यज्ञ अवश्यमेव होता था। कई प्रितिकों के घरों में प्रिति २४ वण्टे मुलगी रहती थी। ये ही लोग तपस्वी भी बहुलाते थे। तपस्या से वे सिद्धि भी प्राप्त करते थे। तप यानी अपना हो मकता है कि प्राचीनकाल में संस्कृत यन्त्रग्रन्थों के सहाय्य से बैज्ञानिक धम्म द्वारा विविध प्रक्रिया द्वारा संशोधन करते-करते तप जाते थे, यतः तपस्वी कह्लाते । प्राजकल की प्रांग्ल प्रणाली में scholar, researcher, scientist inventor, discoverer जिसे कहते हैं वही तपरबी पाटद का प्राचीन सर्थ था। क्योंकि वे स्थक्ति एकान्त में स्थानसम्ब रहकर स्राप्ति द्वारा विविध किया-प्रक्रिया करते-कराते बहे-बहे वैज्ञानिक श्रोध लगाया करते।

ग्रम्नि में हवन करने से वातावरण भी णुद्ध होता है; हानिकारक कीटक, जीवजन्तु नष्ट होते हैं ग्रीर वर्षानुकूल वातावरण तैयार होता है। ऐसी अग्नि-पूजा से मानसिक, बाध्यादिमक ग्रीर सामाजिक बाताबरण भी शुद्ध होता रहता है।

ग्रारती उतारने से ग्रार नजर उतारने से भी ऐसे प्रनुक्त परिणाम होते हैं। पृथ्वी जैसे सूर्य को चक्कर लगाती है उसी प्रकार मूर्ति की परिक्रमा करना, ग्रारती उतारना, नजर उतारना, विवाह में पति-पत्नी द्वारा यज्ञ के सात फेरे करना इन सब बातों से फैरों के श्राध्यात्मिक परिणाम, पवित्रता ग्रीर दैवीशक्ति का परिचय मिलता है। चन्द्रमा के एक फरे से स्त्रियों का मासिक धर्म ग्राना ग्रीर चन्द्रमा के १० फरों से गर्भ में बच्चे का पूरा विकास होना आदि उदाहरणों से परिक्रमा की महत्ता सिद्ध होती है।

अंग्रेज, फेंच, पोर्च्गीज आदि पाश्चात्य लोग भारत में लगभग सन् १६०० से ग्राने लगे। उस समय भारत की वस्तुएँ ही सारे विश्व में विकती थीं। यूरोपीय लोगों ने व्यापार करने के बहाने प्राचीन संस्कृत-ग्रन्थ चुराकर या मोल लेकर यूरोप भिजवाए और लगभग सन् १८०० से उनकी यान्त्रिक प्रगति होने लगी। यह कोई काकनालीय योगायोग नहीं था। उनके यन्त्रों का माल भारत में और अन्यत्र बेना जा सके इसतिए ढाका की मलमल ग्रादि बुनने वाले कारीगरों के हाथ तक अंबेजों ने कटवा दिए। सतः यूरोप की यान्त्रिक प्रगति का श्रेय यूरोपीयों की बुद्धिमानी को नहीं है बल्कि भारत से उन्होंने जिस धूर्तता से संस्कृत-ग्रन्य चुराकर निजी यान्त्रिक प्रगति की, उस लुटेरी वृत्ति को है।

17

XAT.COM.

# प्राचीन आणविक शक्ति केन्द्र

चैसे-जैसे एक-एक नई पीड़ी बागे प्राप्ती है वैसे-वैसे प्राचीन पीड़ियों का एतिहास वर्षने प्राप भूधला होते-होते मिट जाता है या भूला दिया जाता है। यत प्राचीनतम इतिहास को बार-बार खोजकर दुबारा लिखना पढ़ता है। प्रत्यक्ष भीकों से हमें सीमित बस्तर तक दिखाई देता है किस्तु दुरबीस, दूरदर्शन, पुस्तके, विद्वानों के व्याक्यान प्रादि से प्रदृश्य वातों का भी हमें जान होता रहता है। इतिहास की भूमिका भी वैसी ही है कि सामान्य व्यक्ति की स्मृति के पार की बातें इतिहास द्वारा उसे जात करानी पड़नी है।

किन्तु सज्ञान बातों का पना नगवाना हर एक इतिहासकार के यस की बान नहीं है। उदाहरणार्थ इंसार्ड, मुसलमान और कम्युनिस्ट ग्रादि सोगी बा मन निजी पिषक भावनाग्रों के कारण इतना परतन्त्र ग्रीर सकड़ा हुआ होता है कि उन्हें प्रमाण सामने होने पर भी दीखते नहीं। या दिस्त भी गए तो उनका थर्थ वे मनमाना ग्रीर ऊटपटींग लगवा लेते हैं। गैंसे इटली देग में उत्खनन में पाए गए प्राचीन घरों में रामायण कथा की कुछ घटनाएँ चित्रत की गई है तथापि वहां के लोग सारे ईसाई बनने के कारण वे उन चित्रों को रामायण की घटनाएँ नम्भते ही नहीं। बाली ने सुणांव की पत्नी का हरण किया था ग्रतः दोनों में कलह हो रहा है, इस धानथ के चित्र में बताए दी बानरप्रमुखों को इटालवी विद्वान् घोड़े कहकर टाल देने हैं। घोट्यों को स्पष्ट दीखने वाली वान का भी टेखा ग्रथं लगाने बाल क्यांका इनिहासकार तो बया निष्यक्ष, मुणिक्षित विद्वान् भी नहीं कहे बा एक्टे।

धर इतिहास समोधन में प्राचीन वातों का गोध लगाने के साथ-

साथ उन बातों का सही प्रथं और सम्बन्ध समभने की क्षमता का होना ग्रावश्यक होता है।

परीक्षा में छात्रों को टूटा बाक्य देकर बीच के निकले हुए योग्य जब्द भरने होते हैं। वैसे ही इतिहास के उथल-पुथल, टूटे-फूटे चिह्नों को बोड-कर प्राचीन काल का सही ग्रीर पूरा द्यौरा जोड्ना पड़ता है।

## क्या शास्त्रीय प्रगति प्रथम बार हुई है ?

इतिहास की घटनाएँ लगभग बैसी को बैसी ही विविध युगों में बार-बार होती रहती हैं। इसी को आग्न भाषा में history repeats itself ऐसा कहा जाता है। अतः वर्तमान समय में हम जिन शोधों को आक्वर्य-कारी प्रगति समकते हैं बैसी प्रगति प्राचीन युगों में भी हुई होगी।

दूसरा एक विचार यह है कि जिस यान्त्रिक युग को हम प्राप्टवर्षकारी प्रगति समभते हैं वह लगभग गत १७५ वर्षों में ही हुई है। प्रव सोचने की बात यह है कि मानवी सभ्यता का इतिहास जब लगभग दो घरव वर्ष का है तो उसमें उल्लेखनीय शास्त्रीय और वैज्ञानिक प्रगति के ऐसे १७५ वर्ष, १७५ वर्ष के कई समय खण्ड कई बार या चुके होंगे ? और उस प्राचीन वैज्ञानिक प्रगति के उल्लेख हमें विपुल मात्रा में रामायण-महाभारत में मिलते भी है।

## पुरातत्त्वीय आक्षेप युक्त नहीं हैं

प्राचीन काल के यन्त्र, शस्त्रास्त्र ग्रादि प्राप्त नहीं होते ग्रतः उस समय वैज्ञानिक प्रगति नहीं हुई थी ऐसा ग्रारोप युक्त नहीं। महाभारतीय युद्ध के समय तक विश्व बड़ा उन्तत था। उस युद्ध में हुई ग्रपार हानि से उस सभ्यता के सारे चिह्न जलकर खाक हो गए। उसके पश्चात् प्रव पाँच सहस्र वर्ष भी बीत गए। इतने वर्ष तक प्रवशेष बचेंगे भी कैसे । कुछ यान्त्रिक पुजें बचे भी हों तो जंग खाने से ग्रीर मिट्टी में दबे रहने के कारण वे पहचाने भी नहीं जा सकते। शाचीन बैटरी जैसे कुछ शास्त्रीय प्रगति के ग्रवणेष मिलते भी हैं तो उनकी जानकारी बहुत लोगों तक पहुँच नहीं पाती। XAL.COM

वंशे भी पुरातक्तीय सवशेषों की प्रत्यधिक महत्त्व देने वालों से यह भी पूछा जा सकता है कि क्या धापने सारी भूमि आवश्यक गहराई तक सोद नो है, जो धाप कहते हैं कि कहीं कुछ भवशेष नहीं हैं ?

भीर एक बाक्षेप यह है कि प्राचीन अवशेष सागर, सरोवर या सरिता

में इद गए हों।

योर एक पर्याय यह हो नकता है कि महाभारतीय यनत और कालान्यों में प्रतिसूच्य इसक्ट्रॉनिक्य (electronics) पुजें रहे हों जो कालान्य में नष्ट हो गए हों। वर्तमान युग में हमारा अनुभव है कि प्रारम्भ में जो यन्त्र बड़े-बड़े घीर भारी धातु के पुजों वाले बनते थे वे कालान्तर में नुक्षतम घीर हनके-फुलके प्लास्टिक, सिलिकॉन ग्रादि पहाची के बनने लगे। वे हजारों वर्ष तक ना टिकने के कारण हमें प्राप्त नहीं है।

कई बार भवतिष प्राप्त भी होते हैं तो वे चुपके से दूसरे स्थान पर भेज दिए जाते हैं या नष्ट कर दिए जाते हैं। जैसे आंग्ल और इस्लामी जासन में मन्दिरों को मन्जिद और कहें कह डालने की होड़ में हिन्दू मूर्तियां, जिलानेस पादि प्राप्तिस्थानों से दूर ले जाए गए ताकि वे डमारतें हिन्दू-मूचक थीं, इस बात के प्रमाण नष्ट या लुप्त हो जाएँ।

बाह, भूकम्प, जब के हमले. लूट, चोरी ऐसे अनिगनत प्रकारों से पुराहत्त्वीय प्रमाण या नो क्ट होते हैं या उनसे ग़लत निष्कर्ष निकाले जा करते हैं। यन: ऐतिहासिक संशोधन में दस्तावेज, पुरातत्त्व, स्थापत्य यादि अनेक पहलुयों का और सबूतों का विचार किया जा सकता है किन्तु विची एक ही पहलू के प्रमाणों को अत्यधिक महत्त्व देना ठीक नहीं होगा।

जूगर्भशास्त्रियों ने एक मजेदार तथ्य के प्रति हमें जागृत किया है कि कई स्वानों पर प्राचीन चट्टानें भूगभें में अपरित स्तर पर हैं तो अविधीन चट्टानें उनके नीचे दव गई है। यदि ऐसा परिवर्तन भूगभें के अन्दर होता रहता है तो कई सम्यताओं के चिह्न लुप्त हो गए होंगे और कई सम्यताओं के चिह्न अपरेत स्तर में पाए जाने के कारण उनका कालकम आधुनिक समका गया होगा। यतः केवल प्रातन्त्रीय प्रमाणों पर पूरा भरोसा नहीं रखना चाहिए।

प्राचीन वैदिक यात्त्रिक प्रमित के पूर्व मी मिस्तते नहीं जबिक श्राधुनिक युग के पाण्चात्य यन्त्रतन्त्र यत्रतत्र दीकाते हैं ऐसे युक्तिबाद से आजकल के कई विद्वान् वैदिक संस्कृति केवल वेतीबाड़ी के स्तर की ही रही, ऐसा कुछ प्रतिपादन करते हैं जो उचित नहीं है।

#### प्राचीन वैदिक शास्त्रज्ञ

यूरीपीय गणितजों के सैकड़ों वर्ष पूर्व भास्कराचार्य ने Differential Calculas नाम की गणना-विधि चलाई थी। यार्यभट्ट ने जगमूल खोर घनमूल विधि, यंकवर्धन कममान गणन (arithmatical progressing summation of series) यौर pye (पाय) की संख्या खादि गणितिन्तन्त्रों का प्रयोग किया था। ईमापूर्व १०० वर्ष यार्यभट्ट का जाल बनलाया जाता है। किन्तु हो सकता है कि गणिनक ग्रायंभट्ट की प्राचीन हों, क्योंकि पाष्ट्रचारय विद्वानों के संकुचिन कालभाव के कारण उन्होंने प्राचीन व्यक्ति एवं घटनात्रों का काल जहाँ तक बन मके ग्रागे ही खागे खींचने का यत्न किया है। यूलर (Euler) नाम के यूरोपीय गणितज्ञ को जिस indeterminate equation of the second degree का श्रेय दिया जाता है, वह विधि बैदिक परम्परा में ब्रह्मगुष्त के समय में भी भारत में ज्ञात थी। ब्रह्मगुष्त का समय भी कितना प्राचीन है कीन जानता है।

खगोल ज्योतिष के क्षेत्र में तो अनन्त कोटि ब्रह्माण्ड और हमारे सूर्य-मण्डल की आयु की चर्चा वैदिक अतीत में बार-बार हुआ करती थी। आईन्स्टीन के हजारों वर्ष पूर्व व्यास जी ने दिग्देशकाल नेद यानी समय और अन्तर की शून्यता का विवरण दिया है। अतः विविध वैज्ञानिक शोध लगाने के पाश्चात्यों के दावे निराधार हैं। जैसे दूर की वस्तु दिखाई नहीं देती किन्तु पास की वस्तु की पूरी जानकारी होती है उसी प्रकार इतिहास में भी प्राचीन घटनाएँ और व्यक्ति भूले जाते रहते हैं और उनके स्थान पर आधुनिक व्यक्तियों को ही सारा श्रेय दिया जाता है। पाठ्यपुस्तकों में भी पुराने संस्करण अदृश्य होते रहते हैं और उनके स्थान पर नये लेखकों की नई पुस्तकों आती रहती हैं। कृतकुण से किल्युग तक यही होता पा रहा शान बढ़ा नहीं अपितृ उतरता रहा है

पाम्यास्य विकारधारानुसार जगली प्रयस्था से वर्तमान चन्द्रयान बनासे का बानशिकर मानव चढ़ शाया है। किन्तु इस यन्य में हमने यह दर्माणा है कि कुनव्य में हर क्षेत्र में जो देवी स्तर का उच्चतम ज्ञान था बह धीरे-धीरे कथ-कम स्रोर पटिया यनना गया । महाभारतीय युद्ध के पत्रवात हो बवाल्या शास्त्रीय उच्चस्तरीय ज्ञान भीषण संहार से यकायक वृष्त हो बजा। वहीं कुछ सौमा तक गत २०० वर्षों में यूरोपीय लोगों ने किर द्वारत कर निया है।

## चोकों से सभ्यता आरम्भ नहीं हुई

गाम्बार्य लोगो का क्रभाव वर्तमान समय में बढ़ने के कारण उन्होंने बह धारणा कैना दो है कि बीक लागों से हो सानवी या यूरोपीय सक्यता का बारम्ब हजा। पूरीय में भने ही बीक सम्बना प्राचीन रही हो किन्तु इक्व वह निष्कर्व निकालमा कि स्रोक सभ्यता मानवजाति की प्राचीनतम नवन है, बीम्य नहीं है। किन्तु इसने इतिहास की एक सामान्य गलती स्पष्ट हो बानो है कि विश्व में जिस किसी का पलड़ा भारी होता है बह विक्षी इंग में इतिहास लिल देता है। जैसे पाण्चीत्यों का प्रभाव बढ़ गया ना उनकी सन्यता का खांत, बीस सारे मानव की सम्यता में प्राचीनतम बीधिन कर दिया गया। ऐसे निराधार निष्कर्षों से भी संशोधकों को बाक्यान रहना चाहिए। घोकों से भी पूर्व बैदिक विज्ञान बड़ा उन्नत था। गाटके दिशिय दिखते हैं, "विज्ञान में तो ग्रीक लोग शिशु जैसे (ग्रज्ञानी) व। प्लेश, पायपॅगोरस ग्राटि जैसे उनके बिहरजन जब पूर्व की ग्रार (बार्डा भारत में) गए ही नहीं ये तो उन्हें विज्ञान की जानकारी होती भी बहा न है विज्ञान प्रोट पन्य विद्यार्थी में व प्राच्य लोगों से (यानी कारतीया से | पिछहे हुए थे। उन्होंने या तो ग्रजानवण सारी गपड़-शपड़ बर रज़ी है या जानबुभकर (विविध विद्यार्थी के बाबत) घोटाला कर दिग्निणंय-यन्त्र (Compass)

हिगिन्स् का कथन है कि "सागर पर्यटकों को प्राचीनकान से दिस्तिर्णय करने वाला कम्पास यन्त्र उपलब्ध था। बास्तव में वह कर्मा लप्त हुआ ही नहीं था। चीनी ग्रौर ग्रन्य प्राच्य पर्यटकों को 'कस्पास' ज्ञात था। पाश्चात्वों ने उन्हीं से कम्यास का उपयोग नीला। मार्कोपोली चीन से वैसा एक यन्त्र यूरोप में लाया और लगभग उसी काल में बॉस्कोडिगामा ने भी वैसा ही यन्त्र भारत से प्राप्त किया। इस प्रकार का शास्त्रीय ज्ञान प्राच्य प्रदेशों में था इसका विवरण महाशय जुनेन्स् (Monsieur Dutens) लिखित Sur Les Deconverte des Anciens attributes aux Modernes ग्रन्त में दिया है।"

## दूरवीक्षण दर्पण

कई लोगों की धारणा है कि ड्रुइडस आदि प्राचीन लोग दूरवीक्षण दर्पण (टेलिस्कोप) का प्रयोग करते थे। स्ट्रैवो के बन्य में उल्लेख है कि Heliopolis (यानी सूर्यपुर) के सूर्यमन्दिर के शिखर पर एक बड़ा दर्यण लगा हुआ था। उससे सूर्य की किरणें परावर्तित करके मन्दिर प्रकाशित किया जाता था। उससे भी एक बड़ा दर्पण (Alexandria) अलक्षेन्द्र नगर के दीपगृह पर लगाया था जिससे दूर से धानेवाली नौकाओं की प्रतिमा दीखती थी जबकि वे नौकाएँ सामान्य दृष्टि को दिखाई नहीं पड़ती थीं। डिग्रोडोरस सिक्यूलस (Diodorus Siculus) लिखता है कि कॅलटॅक के पश्चिम के एक दीप में डू इडस् द्वारा नगाए एक दर्ग-यन्त्र से सूर्य भीर चन्द्रमा बड़े समीप से दीखते थे। प्राचीन लोगों को पता था कि श्राकाशयंगा में तारकाओं के पुंज के पुंज हैं। चन्द्रमा पृथ्वी के निकट दिसाई देने का उल्लेख एक प्राचीन कविता में है जो ध्यान देने योग्य है। Origines ग्रन्थ के लेखक सर विलियम ड्रमाण्ड (Sir William Drummond) कहते हैं कि "ईरान के मूर्तिभंजकों (मुसलमानों) ने जो

१. वृष्ट ११६, The Celtic Druids, लेखबा Godfrey Higgins.

१. पृष्ठ ११३, The Celtic Druids, लेखक Godfrey Higgins.

२: पुष्ठ ११४-११४, वही।

XAT.COM

विनास किया पीर उधन स्वाचा उसमें कोलडीय(Choldea) भीर ईजिप्त को विज्ञान-विद्या मारी नथ्ट हो गई।"

र्यते पूर्व के बाव का ज़्यांग प्राचीन काल के वैज्ञानिक विविध प्रकार में करने दे ऐसा स्पष्ट दीक्षणा है जबकि वर्तमान में, जब बाधुनिक विज्ञान की प्रकृति का इस गर्व से इस्लेख करते हैं, कहीं-कही घट्यल्प प्रमाण में बच मुक्तिय का उपयोग सभी-प्रभी करने लगे हैं।

#### वाहर

हृहद नोग (मुरग, पटासे. तोप पादि की) वासद बनाना जानते हैं। क्यार्गलन (Xerxes) सोर बेनस (Bremus) के जब हमले हुए थे जह सान्दरों को सम्पन्ति सहने पाए उन हमलावरों का कड़कती विजली कैसी जानव पीर गरजने बादलों जैसी आवार्क के साथ हृहद लोगों ने ऐसा कोन्दर पतिवार किया कि हमलावरों को दहणत खाकर और भारी हान हाजर साम जाना पड़ा। इस वर्णन से प्रतीत होता है कि हृहुद्धों ने बाहद को ही प्रयोग किया। सासँत्स गहर के पास (फांस देण में) दृहिशों भी (धेसे) वाटिका में गुफाओं के अन्दर बहे धमाके उठते; सेध-गर्वना बेनी पावाब यानों, धरती कायती और चमकती विजली जैसी बेनवमानद हुंगों करती ऐसे विरस्कारणुक्त उल्लेख (Lucan) ल्यूकन ते बिचा है। यह सब बाहद की ही प्रतिस्थाएँ है। वेल के हृहुद्धों का पुत्र गानों (Dargo) के कविता में उसी प्रवार की घावाब सादि का वर्णन है। सारिस नाम के लेखक का उल्लेख है कि स्रति प्राचीन कान्द से हिन्दू लोग बाहद वा उपयोग हानते थे। कोफर्ड नाम के इसके खेनक का भी सही मह (खण्ड २, पुन्छ १८६)।"

#### र्पावत

वेद पर जरनको का प्राचीनतम साहित्य है। उसी में गणित की उच्चन्य प्रोप जहिल्याम कियाएँ प्रस्तर्भन हैं। एकाच चिन से बेदों की कृषाची पर कियान सम्बद्ध कर समाधि नगानेवाले नाधकों की गणित प्रोप प्रस्त भूभी विद्याची के बहुननम छोड़ उच्चतम गहस्य पता लग सकते हैं। जगन्नाथपुरी के शंकराचार्यजी ने Vedic Mathematics नामक जन्य लिखकर उस तथ्य का परिचय दिया है।

गणित और अन्य सभी विद्याओं के उच्चतम रहस्य वेदों में गृंथा दिए
गए हों तो उसमें आएक्यं की बात नहीं क्योंकि इस असीम विश्व के प्रथन
की स्परेखा प्रस्तुत करने के लिए ही तो ब्रह्माण्ड बनाते समय उसका
आन्त्रिक व्योग देने वाले वेद बनाए गए। अतः वेदों में प्रस्तुत उच्चतम
गणित देवतुल्य मानवों को आरम्भ से ही अवगत था। उदाहरणायं उस
समय 'लोक' नाम की एक संख्या थी जी १०" ऐसी संक्षेप में लिखने से
१ पर १६ शून्य इतने मूल्य की होती थी। अतः गृत्य का उपयोग मानव
आरम्भ से ही करते थे। अतः यह कह देना कि गृत्य का उपयोग कोई दोतीन सहस्र वर्षों से ही होने लगा है—उचित नहीं। दूसरा एक महत्त्वपूर्ण
निष्कर्ष यह निकलता है कि जिन लोगों को १ पर १६ शून्य इतनी बढ़ी
सन्या का उपयोग करना पहला था उनका गणित, उनका व्यापार,
उनका उद्योग कितना अग्रसर होगा ?

#### वैदिक संख्या मिति

वेदो में ऋचामों की संख्या १०५०० है; जहद है १.५३.५२०; ग्रक्षर है ४,३२,०००। इतना सूक्ष्म हिसाब वेदपाठ का रक्षा गया है। इससे भी पता चलता है कि जून्य का जान मानव को सारम्भ में ही था। तथापि ऐसे ठीस घीर इतने प्राचीन प्रमाण की साजनक किसी बिडान ने दखल ली नहीं। सब यही कहते रहे कि जून्य का उपयोग मारत ने मानव को लगभग डो-एक सहस्र वर्ष पूर्व मिखलाया। वर्तमान तोनाषंची इतिहास जिल्ला का यह एक ठीस उदाहरण हैं। छात्रों को कुछ तथ्य गढाए जाते हैं किन्तु वे कहां तक सही है, कहां तक तकहीन हैं, उनके प्रमाण क्या है ? स्मादि प्रकृतों का विचार सहयापक भी नहीं करता तो बेचारा छाव कहां से करेगा? रहाई की यह पद्धति त्यागकर सर्वांगीण विचार की प्रध्ययन पद्धति स्थमाई जानी चाहिए।

१. पृष्ठ ११५-११६, बही ग्रन्थ।

XAT.COM.

वह भी ध्यान देने योग्य बात है कि प्रत्येक जीव-सुब्दिचक ४३,२०० तक वर्षों का होता है। बेदों के ग्रक्षरों की जो संख्या ऊपर दी गई ते वह है ४,३२,०००। उसके बराबर १००० गुना जीव-सृष्टिचक के वर्ष ग्राते है। क्या यह केवल योगायोग है कि उसके पोछे सृष्टि-निमति। के अद्भृत, ब्रलीम गणित का कोई रहस्यगय हिसाब छिपा हुआ है ?

#### स्यामिति

क्रोपीय शब्द ज्यामेट्री (geometry) लगभग ज्यों-का-त्यों संस्कृत बैदिक 'ज्यामिति' या ज्यामात्री' शब्द है जिसमें 'ज्या' यानी पृथ्वी ग्रीर 'मिति' वा 'मात्री' मानी 'नापना' ऐसा प्रयं होता है। इस प्रमाण से भी जाना जा सकता है कि यह प्राचीन गुरुकुल विद्या की परिभाषा ही अभी तक बिन्द में सदेव चल रहीं है।

वैदिक शतक सूत्रों में ज्यासित्री के उच्चतम रहस्य हो सकते है। तवापि दुर्भाग्यवश उन्हें वर्तमान समय की पाण्चात्य धारा में पढ़े विद्वान केवन बहकुण्ड बनाने की बिधि तक ही सीमित मानते हैं। यदि कोई प्रकोण ज्यामात्रा का काता समाधि प्रवस्था में जूतब सूत्रों के सांकेतिक संस्कृत उच्चारों के ऊपर जिन्तन-मनन कर सके तो हो सकता है कि वह ज्यामिति के कोई गहन रहस्य उसमें से मुलका सके। वैसे भी तांबे का जो बजनाय होता है वह उल्टे पिरैमिड् (pyramid) के आकार का होता है। कहा जाता है कि वह साकार स्वयं एक गहन वैज्ञानिक रहस्य है। उस षाकार में मृत-शरीर गलते नहीं। उन्हें दुर्गन्ध नहीं साती। उनमें कीड़े नहीं पहते। प्राचीन बैदिक वैज्ञानिकों के बनाए ईट और पत्थर के विशाल विर्विष्ट इंकिप्त देश में हैं जो एक जागतिक आश्चर्य माने जाते हैं। उनका पांछक विवरण हम इंजिप्त देश सम्बन्धी प्रकरण में भी देने वाले हैं।

### वंदिक उद्यम

बैदिक विद्यार्थी में लीहे यादि सामान्य धातुओं को सुवर्ण में वदल देने भी प्रश्चिम भी जात थी। आधुनिक काल में ग्रणुगारतज्ञ विविध धातुक्रों में कितने धीर चेंक-कैंगे अण्रेण होते हैं उसका विवरण जानते हैं। उससे उनका निष्कर्ष यह है कि लौहे के शीण के या और किसी धातु के अन्तर्गत जो अणुरेणु रचना है उसे बदलकर यदि सुवर्ण वाली अणुरेणु योजना कर दी जाए तो अन्य धातु भी सुवर्ण में परावर्तित हो- जाएँगी। इसे हैमिकिया शास्त्र या विद्या कहते थे। उसी का अपश्चंश chemistry (हेमिकिया जास्त्र) और अल्केमी (alchemy) यानी किमया (बदलने की जादुई किया) विद्या कहते थे। ग्रल् यह ग्ररवी पूर्वपद किमया' को चिपक-कर यूरोपीय alchemy शब्द बना है।

नई दिल्ली नगर में मन्दिर मार्ग पर जो विशाल लक्षीनारायण मन्दिर हैं (जिसे निर्माता के नाम से बिरला मन्दिर भी कहा जाता है) उसके उद्यान वाटिका में जो यज्ञ मण्डप है उसके एक स्तम्भ पर लोहे से स्वर्ण बनाए जाने की प्रत्यक्ष ग्रद्भुत घटना ग्रंकित है। जिन गणमान्य व्यक्तियों के समक्ष वह अद्भुत धातु-परिवर्तन कराया गया उनके नाम वहाँ ग्रंकित हैं।

प्राचीन विद्या में विमानों के उड़ान में पारे की भाप की शक्ति प्रयोग होती थी। वर्तमान युग में यदापि अणुरेण विद्या से महासहारक अस्त्रास्त्र बनाने की क्षमता शास्त्रजों को प्राप्त है तथापि लोहे या अन्य धातु को सोने में परावर्तित करना और पारे से ऊर्जा प्राप्त करना यह बातें तो उनके सपने में भी नहीं हैं। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि वर्तमान कलियुग की अपेक्षाकृत, त्रेता और द्वापर युगों में शास्त्र और विद्या अधिक प्रगत थे।

ऐसी विविध प्रकार की उच्चतम वैज्ञानिक क्षमता प्राचीनकाल में थी यह स्पष्ट करने के पश्चात् हम अब यह दशनि जा रहे हैं कि आणंदिक शक्ति—जिसे नूतनतम् आश्चर्यकारी श्रीर दूरगामी संशोधन माना जाता है, उसका कोध प्राचीन काल में ही लग गया या और उस शक्ति-सूजन के विपुल केन्द्र भी उस समय कार्यरत थे।

## प्राचीन आणविक ऊर्जा-केन्द्र

आधुनिक परिभाषा में आणिबिक णास्त्र का विवेचन करते समय पाश्चात्य लोग मॉलेक्यूल (molecule), घंटम (atom) घोर XALCOM.

सब-पारिकल्स (sub-particles) यह परिभाषा प्रयोग करते हैं। यह सारी प्राचीन वैदिक सरकृत है। मिलिक्यूस यही जब्द लें। वह 'मूल कणानाम् कृतम्' वानों 'सूक्ष्म मूल जहकणों का कुल' ऐसा पूरा संस्कृत है। उसी निलेक्यूस (molecule) के एक मुख्य कण को (atom) सदम् कहते हैं। वह 'धारमा' इस अर्थ का विमाड़ा गया संस्कृत जब्द है। उसी में अन्तर्भृत हो और भी सुक्ष्म कण पाए जाते हैं उन्हें रेणु कहते हैं। 'रेणुका' वहीं विकास करती है आहे में बुद्ध जड़कणों में गुष्त हम से निवास करती है आहे जो इंक्स्योग धाना में बड़ा प्रहार कर सकती है। जड़, सचल सृष्टि के मिट्टी, रेज झादि पदायों में जो कण होते हैं उनके सरदर एक सुद्ध धन विद्युरकण योग धन्य कृष विद्युत्कण ऐसी ईंक्दरीय णवित की यन्त्रणा निवास करती है। उस धन विद्युत्कण ऐसी ईंक्दरीय णवित की यन्त्रणा निवास करती है। उस धन विद्युत्कण ऐसी ईंक्दरीय णवित की यन्त्रणा निवास करती है। उस धन विद्युत्कण ऐसी ईंक्दरीय णवित की यन्त्रणा निवास करती है। उस धन विद्युत्कण होने हैं। उसी प्राच्या परिशाया में खंदम्' ऐसा थोड़ा विकृत उच्चानण होता है। इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि बाजकल जिसे atomic physics कहते हैं वह जारत प्राचीन काल में भी जात था।

#### मन्द्र-तन्द्र-यन्द्र

प्रव वैदिक परिभाषा के मन्द-तन्त्र-वन्त्र यह ज्ञाहद देखें। इनकी क्षाण्यक एक गृद ब्राध्यात्मिक ग्रंथं लगाया जाता है। तथापि वे प्राचीन वैज्ञानिक कर हैं। मन्त्र ज्ञाद लें। पाश्चात्य प्रणाली में जिसे formula यानों कोई कार्य सम्पन्न कराने की णाब्दिक विधि, रीति या पद्धति जहते हैं। तन्त्र यानो ग्रस्थक वह कार्य या परिणाम सम्पन्न कराने की ज़िति; उसी को पाश्चात्य प्रणाली में टेक्नीक (technique) कते हैं। यन्त्र ज्ञाद्द को पर्य तो स्पष्ट हो है क्योंकि उसका प्रयोग हम ग्राजकल भी करने हैं। बादकाने में विविध वस्तु बनाने के या विविध कार्य सम्पन्न करने की लोड़े बादि धानु को जो नाधन-सामग्री होती है उसे हम यन्त्र कहते हैं। व्यक्त लगे होते हैं। किन्तु भारत को परतन्त्र ग्रवस्था में मुसलमानों के मचन लगे होते हैं। किन्तु भारत को परतन्त्र ग्रवस्था में मुसलमानों के मचन नाम मानवाद से भारतीय विद्या-केन्द्र ग्रीर बस्तु-निर्माण-केन्द्र सारे नष्ट

हो जाने से यन्त्र शब्द का वह स्रौद्योगिक सर्थ लुप्त होकर प्राजकल यन्त्र शक्द का केवल एक साध्यादिमक सर्थ ही रह गया है। देवी की साराधना करने वाले लोक जो बिविध त्रिकोण, गोल, बौकोर स्रादि प्राकार करते हैं, उन पर चन्द्रन या हल्दी से बिन्दु लगा देते हैं, और उन्हें पूजते हैं, वहीं साध्यादिमक सर्थ 'यन्त्र' शब्द का लोगों के मन में श्रीधकतर दृढ़मूल हो गया है। तथापि उन तीनों शब्दों से भी एक प्राचीन उन्नत बैजानिक क्षमता का निदंश होता है।

भ्राधुनिक दूरदर्शन, भ्राकाणवाणी देखने-सुनने के जो विविध पत्त्र होते हैं उनके भी निजी बिविध ग्राकार के गोल, चौकोर, तिकोने ग्रादि शक्ति बलय होते हैं। तो हु-ब-हु वैसे ही प्राचीन वैदिक प्रणाली के श्रीयन्त्र, णक्तिचक आदि विविध आकार भारतीय प्रया में प्राचीन काल से आज तक विद्यमान हैं। उन्हें रांगोली द्वारा घर के प्रवेश-द्वार के बाहर संकित किया जाता है। दीवारों पर वही आकृतियाँ रंगाई जाती है या परवरों से मढ़ दी जाती हैं। दिल्ली ग्रीर ग्रन्य नगरों में ग्रनेक ऐतिहासिक इमारतों के ऊपर ऐसी ब्राकुतियाँ जड़ी हुई हैं। उन्हें ब्राजतक भक्ति-भाव से लोग समरते हैं अर्थर पूजते हैं क्योंकि प्राचीनकाल में शक्तिस्रोत या ऊर्जास्रोत निर्माण होता था। कल्पना कीजिए कि यदि किसी अगले महायुद्ध में इतना संहार हथा कि सारी शिक्षा-प्रणाली ग्रीर उद्योग-प्रणाली नष्ट हो गई तो विमान, टैंक, ग्राकाशवाणी (रेडियो), दूरदर्शन (Television) आदि सुनने-देखने के यन्त्र मात्र रह जाएँगे। उनकी वैज्ञानिक कार्यप्रणाली नष्ट हो जाएगी। तब लोग पीड़ी-दर-पोड़ी पिछड़ जाएँगे और बड़ी गम्भीरता और भयपूर्वक विमान की साकृति को हनुमान जैसा शक्तिमान ग्रोर उड़ान करने वाला वीर कहकर उसे पूजेंगे। दूरदर्शन श्रीर श्राकाशवाणी के यन्त्रों को भी पूजेंगे। वही हम भी कर रहे हैं।

# बारह प्राचीन अणुशक्ति केन्द्र

हम जिन्हें बारह ज्योतिनिंग कहकर पूजते हैं वे भी वैदिक प्रणाली के प्रसिद्ध ऊर्जा-केन्द्र थे। इसी कारण अनादिकाल से वे श्रद्धा और भिवत के केन्द्र बन गए हैं। के क्योतिर्तिम इस प्रकार है—(१) सोमनाय, (२) मल्लिकार्जुन, (३) महाकालेक्वर, (४) योकारेक्वर, (४) बैद्धनाय, (६) नायनाथ, (७) केदारे-स्वर, (६) ह्यबकेक्वर, (६) रामेक्वर, (१०)भीमार्थकर, (११)विश्वनाथ स्वर, (१२) घृष्णेक्वर।

प्रत्येक प्रास्तिक हिंदू के मन में इन पीठों के प्रति गहरी श्रद्धा और जिन्हां के प्रति होता है। इसी कारण जीवन में कम-से-कम एक बार उन सबके

दर्गन करने को यह उत्सुक होता है।

वर्तमान सार्वजनिक धारणा यह है कि उन स्थानों की बड़ी शाध्यात्मिक पवित्रता है तथापि प्रत्य कई प्रमाणों से यह स्पष्ट होता है कि वह अवपूर्ण, गंभीर श्रद्धाभाव इसलिए है कि वे किसी प्राचीन युग के ऊर्जा केन्द्र रहे हैं।

उन सारे स्थानों पर लंब गोलाकार शिवलिंग प्रतिष्ठित हैं। उस प्राकार का विचार की जिए। वस्वई उर्फ मुस्वई नगर के ट्रास्थे विभाग में जो प्रणुभट्टी है, उसका प्राकार पूर्णतया एक विशाल शिवलिंग जैसा ही है।

शिविनग जिस जिला पर खड़ा रखा जाता है उस शिला पर तरंग दश्रीय होते हैं। वैसे ही एणु-रेणु के भ्रमण मार्ग आधुनिक पदार्थ विज्ञान गारण (physics) की पुस्तकों में भी दिख्यणित होते हैं।

'शिव' वानी पवित्र धीर 'लिग' यानी चिह्न। शिव यह शक्ति का पति कहलाता है। शिव बड़ा शक्तिमान् होता है। शिव बड़ा कोधी भी होता है। सारों का कन्याण करा सकते वाली शिव की शक्ति होती है। स्रणु-शक्ति में भी कई प्रकार से जनकल्याण साधने की क्षमता होती है।

किन्तु वही कल्याणकारी णक्ति कहीं से अनियंतित होकर बहुने लगी तो वह खबनान कराती है। शिव जी का भी बैसा ही है। वे यदि कुछ हो गए तो उनके तृतीय नेत्र से भरने वाला तेज सारे विश्व को नष्ट कर सकता है। शिव जी जब ताण्डव नृत्य करते हैं तो पंचमहाभूतों के मंथन से सृष्टि बांव उठता है। अणुशक्ति का ताण्डव उसी भयानक प्रकार का होता है।

नहामाण्य के समय उन १२ केन्द्रों में भ्रणुशक्ति का उत्पादन होता या। यदि प्राधुनिक वैज्ञानिक साधनों से उन स्थानों की ग्राणविक जाँच करवाकर पता लगाया जा सकता है तो लगाया जाए।

ग्रास्ट्रेलिया नाग भी प्राचीन श्रस्त्रालय नाम है। वह सारा प्रदेश बीरान अनुपजाऊ बनने का कारण प्राचीन अणुबिस्फोट हो सकते हैं। प्राधु-निक कसोटियों से उसकी भी जाँच करा ली जाए।

ज्योतिलिंग शब्द से स्पष्ट है कि उन केन्द्रों से तेज या ऊर्जा की ज्योति निकलती थीं। श्रमेरिका में भी Livermore नगर में जहाँ 'लेकर' (Laser) नाम की बड़ी शक्तिमान् ज्योति प्रकट की जाती है उस यंत्रण्य को भी श्रमेरिका बालों ने ऐतिहासिक योगायोग से 'शिव' नाम ही दिया है।

संस्कृत में आकाशस्य तारकादि का जो दिव्य तेज होता है उसे ज्वोति कहा जाता है। लिंग का 'चिह्न' ऐसा भी अर्थ है और उससे उत्पादन क्षमता भी प्रतीत होती है।

शिव को त्रियंबंक (त्यंबक) यानी तीन चक्षु वाला कहते हैं। शिवजी का तृतीय नेत्र यदि कोध से खुल गया तो उससे निकलने वाले तेज के किरण सारी सृष्टि को पिधला सकते हैं या भग्न कर सकते हैं। ग्रीक कथाओं में ललाट के मध्य में ऐसा ही विनाशक चक्षु होने वाले राक्षसों का उल्लेख है। उन्हें सायक्लोप्स (Cyclops) कहा जाता था। मनुष्य की यात्मा वहीं होती है। वही सारी शारीरिक कियाओं का संचालन और नियंत्रण करती है।

ब्रह्मा-विष्णु-महेश त्रिमूर्ति में ग्रंतिम विनाश का कार्य शिवजी के तृतीय नेत्र की ज्वाला से होता है। ग्रणुशक्ति का सदुपयोग ग्रोर दुरु-पयोग भी जिस प्रकार हो सकता है वैसे ही शिवजी की कृपाद्ष्टि से कल्याण ग्रोर वक्र दृष्टि से विनाश होता है।

शिव की उस सर्वनाशी शिवत के कारण उसे महाकाल भी कहते हैं।

शिवजी को महाप्रलयंकारी भी कहा जाता है।

आधुनिक वाक्प्रचार में विद्युत् या अन्य किसी भी ऊर्जा को पाँवर (power) यानी 'शक्ति' या ऊर्जा कहते हैं। वह वैदिक परिभाषा का ही तो शब्द है। पार्वती, दुर्गा, भवानी, चंडी को शक्ति भी कहते हैं। इसीलिए उसके भक्तों को शाक्त कहते हैं।

भगवान् शिव का कोप होता है तो वे ख्द्रावतार धारणकर तृतीय

XOT.COM.

तेय से भाग उगलते हैं। उसी को रौद्र यानी भयानक रूप कहते हैं। उस समय महाप्रलय होने को संभावना होती है। भतः शिव को महाप्रलयंकारी भी कहा गया है। उस समय भनेक प्रकार की भयानक ध्विन होने लगती है भतः उस भवस्था का 'भैरव' यानी 'भय-रव' भी नाम पड़ा है।

मित की उपासना करने वाले मृत व्यक्तियों की हुड्डी और मुंडों की माला गले में पहनते थे। भयानक मित्तसाधना का वह बोधि जिल्ल था। उससे यह प्रतीत हुमा करता था कि प्रणुम्मित नियंत्रण में नहीं रही या सनापमनाप बहने लगी तो उससे हाहाकार मचकर हजारों व्यक्ति मृत भौर घायन हो जाते हैं। वर्तमान समय में भी तो माक्तों के वही चिल्ल लौकिक व्यवहार में प्रयोग होते हैं। जहां बिजली का प्रवाह तीव मित्तमान होता है वहां भाजकल भी खंभों पर दो हिड्डियां और मुंड भंकित किए जाते हैं ताकि लोग प्रखर विद्युद्यवाह से सावधानी वर्ते।

बण्डी, उर्फ मिनत का रूप भी उसी प्रकार भयानक होता है। कोध-भरी विस्कारित शांखें, लटकती हुई लाल जिह्ना, हाथों में कटा हुआ राज्ञस का सर, हाब में रक्त से भरा खड्ग, भाला आदि शस्त्र, पैरों तले रोटा हुआ राज्ञस इत्यादि इत्यादि।

णाक्तों को शक्ति के भक्त इसलिए कहा जाता था कि वे एकान्त में समाधिस्य होकर प्रणुशक्ति संशोधन में मन्त रहते थे। आंग्ल शब्द technique (टेक्नोक), technicians (टेक्नीशियन्स) और tantrums (टेन्ट्रम्स)सारे संस्कृत 'तंत्र', 'तांत्रिक' सादि शब्दों के ही पाश्चात्य रूप हैं।

सारे वंदिक वैज्ञानिकों को यंत्र इस कारण मुस्नोद्गत कराए जाते थे कि वे ऊर्जा-उत्पादन या शस्त्रास्त्र बनाते समय काम ग्राएँ। प्राचीन वैदिक विकाप्रणालों को यह एक विकायता थी कि प्रत्येक व्यक्ति, जाहे वैज्ञानिक हो या मृतिकार या वैद्य, उसे प्रपने पाठ्यक्रम की सारी विद्या मुस्नोद्गत होती थी। महाभारतीय युद्ध के पक्चात् वह शिक्षाप्रणालो धीरे धीरे नष्ट हो वर्ष। मेच रहा है केवल शक्ति-निर्माण का पूजा रूप बाह्य ढाँचा। हो सकता है कि लघुरह, महारुद्ध सादि जो विविध विधि हैं उनके मंत्रों में प्रणुक्षित उत्पादन के रहस्य छिपे हों। किसी संस्कृतक वैज्ञानिक को उन

मंत्रों के समाधिस्थ चितन-मनन से वे रहस्य दूंडने का वत्न करना चाहिए।

प्राचीन यग्निहोत्री वही वैज्ञानिक ही सकते हैं जो सर्वदा निजी निवास में सजोधन के लिए प्रग्नि प्रज्वलित उसकर उस पर पदार्थों की नपाकर, भूनकर, जलाकर स्नादि विविध जोध प्रयोग किया करते थे।

शिवलिंग भूगर्थ में, पानी में रखा जाता है सौर ऊपर हैंगे घट से शिवलिंग के ऊपर बूंद-बूंद पानी भी टपकता रहता है। आधुनिक विज्ञान में इसे कन्डेन्शेशन (condensation) (यानी ठंडा करना) कहते हैं। जहां भी शक्ति या ऊर्जा-उत्पादन, घर्षण आदि से तापमान बेशुमार बढ़ता रहता है वहां सतत उसे ठंडा रखने की प्रक्रिया चालू रखनी पढ़ती है। शिवजी के ललाट पर शीतल चंद्रमा संकित रहता है। सिर पर गंगा बहती रहती है। यह मारे चिह्न इसी के द्योतक है कि शिवलिंग प्राचीन atomic reactors यानी अणुशक्ति उत्पादन केन्द्र थे।

#### विषावतं शवित

जिवजी के गले में हलाहल अटका रहने के कारण उनका नीलकठ नाम पड़ा है। अणुजित में भी बैसी ही विषाक्त संहारक शक्ति होती है। जिवजी के गले को सर्प घेरे रहते हैं, उनके फण जिवजी के सिर से ऊपर उठकर फूरकार करते रहते हैं, बाहों पर भी सर्प लिपटे होते हैं। यह सारे अणुशक्ति के भयानक विषाक्त अवस्था के अतीक है।

वेटों के उच्चारण की प्राचीनकाल में ग्राठ पद्धतियों होती थीं।
उनकी ग्रष्ट विकृति संज्ञा थी। प्रव उनमें से केवल दो हो जात है। वही
मंत्र प्रलग-ग्रलग प्रकार से उच्चारण कर उन्हीं से ग्रलग-ग्रलग शास्त्रीय
या वैज्ञानिक रहस्य ज्ञात होते थे। इसी कारण प्राचीन शास्त्रीय पंडित
योदी-दर-पोढी ग्रपना सारा जीवन वेदाध्ययन में लगाया करते थे। क्योंकि
पीढ़ी-दर-पोढी ग्रपना सारा जीवन वेदाध्ययन में लगाया करते थे। क्योंकि
वेदों में सारे विश्वबद्धाण्ड की समस्त विद्या भीर कलाग्रों का रहस्य
छिपा हमा है।

यही कारण था कि वैदिक गुरुकुल-शिक्षा परंपरा में लगोल ज्योतिए, गणित, युद्धशास्त्र, योग, आयुर्वेद, स्थापत्य, नगरनिर्माण घादि सारी XALCOM.

विद्या-तासाधी का स्तर वडा उन्नत था।

कुछ वर्तमान विद्वान समभते हैं कि प्राचीन भारतीयों ने घष्ट्यातम, दर्शनकास्य प्रायुवेंद मादि शास्त्रों में भले ही प्रगति की होगी किन्तु विमानविद्या. यंत्रकास्य, प्रणुणक्ति प्रादि में वे कुछ नहीं जानते थे। ऐसी जब कोई शंका मन में उठे तो दो मुहों पर विशेषतया विचार करना काहिए। एक यह कि काल के प्रनादि प्रनंत प्रवाह में आधुनिक शास्त्रीय प्रगति करने वाले १५० वर्षों के सद्य और कितने ही कालखंड बीत गए होंगे। दूसरा मुद्दा यह है कि मानवी मस्तिष्क के बुद्धि स्त्रोत विविध प्रकार के करोड़ों लोगों में चौर भनेक पीढ़ियों है ऐसा कभी नहीं होगा कि सारों की प्रतिभा भाष्यास्मिक और दार्शनिक बातें सोचती रहे और विज्ञान या यज्ञविद्या में कुछ भी प्रगति न कर सके।

#### वैदिक वैज्ञानिक परिभाषा

बाद्यनिक पाश्वात्य वैज्ञानिकों की जैसी मलिक्यूल, एटम्, फोटोन्, बोटोन घादि शास्त्रीय परिभाषा है वैसे ही वैदिक शास्त्रजों की अणु, रेणु, परमाणु मादि परिभाषाएँ हैं। मलिक्युल, एटम् मौर मिसाईल (Missile) (मूसल) भी वैदिक परम्परा के गब्द ही हैं जो ग्राजतक प्रयोग में हैं।

वतंमान प्रणुकेन्द्रों से किरणोत्सर्गी पदार्थ बड़े हानिकारक होते हैं। प्राष्ट्रिक प्रणुक्तको उत्पादन केन्द्रों में ऐसा बचालुचा किरणोत्सर्गी कचरा सीमेंट के पुटों में बंद करके गहरे सागर में फैंका जाता है। ठेठ वही बात महाभारत के समय भी होती थी। उदाहरण—यादवों को जो एक किरणो-त्खर्गी मूसल मिला था वह उन्होंने संडित करके या चूर्ण करके सागर में दिसेर दिवा। परिणामस्बरूप उससे को रीड निर्माण हुन्ना वह भी किरणो-त्सर्गी था। उसे उसाइ-उसाइकर यादव जब आपस में लड़ने-भगड़ने लगे वो वे प्रणुक्तकित से दूषित होकर सारे नष्ट हो गए।

जिब्पूजा को एक और विजयता भी घाणविक शक्ति केन्द्रों की द्योतक है। जिब्धूडा का पानी जिस नाली से गर्भगृह के बाहर बहता रहता है उसे सांधकर मकत लोग धार्व नहीं जाते। शिवसंदिरों में भक्तगण उस नाली तक (यानी तीन-चौथाई संतर) हो परिक्रमा करते हैं सौर फिर उसी मार्ग

से बापस घूम जाते हैं। यानी, एक प्रकार से, शिवमंदिरों में प्रत्येक परि-कमा तीन-जीथाई आगे और तीन-जीधाई वापसी ऐसी हेड गुना होती है किन्तु एक पूरी परिक्रमा नहीं होती । मक्का नगर के काबा मंदिर में (जहां १४०० वर्षों से केवल मुतलमानों को ही प्रवेश दिया जाता है) जिल्हिंग की सात परिक्रमा होती हैं किन्तु वह वापसी बाली दिशा में यानी दाहिन से मुरू कर वाएँ की ओर होती हैं। उसे घड़ीविरोधी (anti clockwise) कम भी नहते हैं जो 🖍 ऐसा होता है।

पूजा जल की नाजी लोबकर न जाने की प्रथा इसलिए पड़ी कि वे ब्राणिक शक्ति केन्द्र होते के कारण अंदर से बाहर वहने वाला पानी किरणोत्सर्गी हुया करता था। उसे लांघने वाले की धोखा हुया करता था। किन्तु एक स्रोर थिशेषता भी बड़ी ध्यानयोग्य है। यदि उस मोरी के पास 'धरूपड' नाम की एक राक्षशी मूर्ति बनाकर उसके मुँह से बह पानी निकलकर नाली में बहे तो भक्तगण उसे अन्य मंदिरों जैसे तजे में बिना किसी रोक-टोक से पार कर पूरी परिक्रमा कर लेते हैं। यानी नाली से बापसी की उत्टी प्रदक्षिणा नहीं करनी पड़ती। इससे यह निष्कर्ष निकल्या है कि 'धरण्ड' यह एक ऐसी यंत्रणा थी कि जिससे निकलते हए इस किरणोत्सर्गी पानी का दंश दोष समान्त कर दिया जाता था।

सकदी अरबस्थान थीरान प्रदेश हो जाने का कारण यह था कि ईसा-पूर्व सन् ३१३ = के लगभग उस देश में महाभारत बुद्ध के जन्तर्गत अणुवांव विरुफोट हुए और आगे भी जब गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली टूट गई तो कावा में आणाजिक जक्ति-उत्नादन यकायक बन्द हो जाने से उसकी किरणोहतमी यभणा (कोई जाता या कर्ताधर्ता न होने के कारण) दुर्लक्षित रहकर किरणोत्समं से उस प्रदेश को दूषित करती रही। महाभारतीय युद्ध के पूर्व नऊदी सरव स्थान एक हरा-भरा प्रदेश था। अणुशास्त्रज्ञों को सऊदी अरब व आँस्ट्रेलिया के जीरान प्रदेशों की जांच कर परखना चाहिए कि क्या उन प्रदेशों में पाँच सहस्र वर्ष पूर्व के विस्फोट के कोई वैज्ञानिक प्रमाण मिलते 畫1

आजकल जैसे रशिया और समेरिका के बीच बैचारिक मतभेद और हीड़ होने के कारण वे एक-दूसरे की शत्रु मानकर अपने-अपने साणविक

XOL.COM.

क्या जिया का विज्ञाल भी आणविक शक्ति की तीन प्रकार की दाहक गक्ति का खोतक है, इसका भी शास्त्रज्ञाता विचार करें।

२२

# वेदविज्ञान ऋौर वैदिक शिल्पशास्त्र के ग्रंथ

हम पहले ही बता चुके हैं कि जगली प्रवस्था से मानव निजी प्रगति करता गया। यह पश्चात्य विचारधारा सही नहीं है। मानवी सम्यता का प्रारम्भ हर क्षेत्र का उच्चतम ज्ञान, हर कला में प्रवीणता ग्रोर देवी स्तर की सर्वागीण क्षमता से हुग्रा। इसी से जुड़ा हुग्रा दूसरा पश्चात्य सिद्धान्त कि मानव, हीन अवस्था से लगातार उन्तत होता रहता है यह भी सही नहीं है। व्यक्ति के भाग्य में जैसे कभी उन्तति, कभी अवनति होती रहती है, वैसे मानव-समूहों की भी कभी उन्तति ग्रीर कभी अवनति होती रहती है। चन्द्रमा की कलाएँ जैसी बढ़ती-घटती रहती हैं वैसी ही मानवी परि-स्थितियों भी उत्कर्षापकर्ष में बदलती रहती हैं। इस तत्त्व को ध्यान में रखते हुए हमें प्राचीन संस्कृत साहित्य में उल्लिखित बातों पर विचार करना चाहिए।

संस्कृत ग्रंथों में ग्राप्रचर्यकारी ग्रस्त्र, प्रभावी किरण, चन्द्रलोक ग्रादि ग्रन्य ग्रहों से ग्रात्रा सम्पर्क ग्रीर बड़े गुणकारी भौषधों भादि का उल्लेख ग्राता है।

पाण्चात्यों ने उन सब बातों को कविकत्पना समका। क्योंकि १५० पूर्व जब अंग्रेजों का राज्य भारत में नया-नया स्पापित हुमा बा तब उन्हें विमान, अंतरिक्षयान, अण्वास्त्र आदि की कल्पना नहीं थी। अतः उन्होंने प्राचीन बैदिक बैज्ञानिक प्रगति को असंभव कह डाला। उन्हों गोरे साहबों का भारतीय जिक्षा-प्रणाली पर पूरा अधिकार रहने के कारण उनकी निगरानी में भारतीयों की जो पीढ़ियाँ णिक्षित होकर शासन करने लगीं उन्होंने भी तोतापंची प्रणाली से गोरे साहबों का निष्कर्ष वैदिक

XALCOM.

वंशानिक प्रयति के उत्लेखों की हैंसी-मजाक उड़ाने की प्रथा अपनाई ।

किन्तु पर जब यूरोपीय घोर घमेरिकन लोगों ने संतरिक्षयान, महा-सहारी प्रस्त इत्यादि बना लिए हैं तब उनके शास्त्रज्ञ उन प्राचीन वैज्ञानिक इत्येखों को काल्यिक नहीं भानते। तथापि विका क्षेत्र में प्राचीन वैदिक संस्कृति के पिजड़ेपन के जो मत गढ़ दिए गए हैं वे भारतीय शिक्षित थीड़ियों के मन से निकाल फेंकना कठिन हो गया है। परन्तु पाठक स्रव यह जान लें कि पाक्चात्य वैज्ञानिक प्रगति उतनी अभी भी नहीं हुई है जितनी कि वैदिक संस्कृति की महाभारत के समय या तत्पूर्व थी। उस समय संजी-बन्नी बिन्ना घी। लक्ष्मण जब मूछित पड़े थे तो सुदूर हिमालय ने उनके तिए वैश्वानिक उद्यान से प्रत्यला नियत समय में स्वौपधि जाई गई। कोरवों का जन्म गर्भ के बाहर द्रोणों द्वारा कराया गया। उस प्राचीन स्वाधुर्वे दिक कुलस्ता की तुलना में पाजकल के पाञ्चात्य डॉक्टरी विद्या में रोगी की घल्मिक कारीरिक वेदना, जिसी भी रोग का कोई उपाय नहीं है ऐसा स्वीकृत करना घौर स्रसीम स्नाधिक खर्चा उठाना पड़ता है।

प्राचीनकाल के जोग भी विविध विद्यासी में कुकल श्रीर प्रवीण से इस ऐतिहासिक बत्य को श्राधुनिक युग में लोगों के सामने जाने वालों में इस्पाड़ी विनायक वर्भे नाम के एक महाराष्ट्रीय इंजीनियर अयगण्य है। उनका बन्न, १६ दिसम्बर, १८६६ की हुआ था। पुणे नगर के इंजीनियरिंग कक्षित में उन्होंने सन् १८६१ में इंजीनियरिंग दिस्लोमा अभ्यासक्रम पूरा किया।

नहीर की Vedic Magazine में प्रकाणित लेख में वर्मे जी ने निया वा कि कितन प्राप्त्रवर्ध की वात है कि उनके पूरे इंजीनियरी ग्रध्ययन में प्राचीन भारत के विविध इंजीनियरी कीणल्ल का कोई उल्लेख तक नहीं था। प्राचीनकाल के जितने ही ग्राप्त्रवर्णनक उदाहरण हमें ज्ञात हैं। वैने कि ईिब्र्ड देख के पिरॅमिट्स, भारत के तेजोमहालय (ताजमहल) और थोधाई मन्दिर, जावा द्वीप का बोरोबिदूर मंदिर, जंबोडिया प्रदेश का अंकोरबट नाम का राजनगर। पहाड़ खोदकर उसकी चट्टानों को फील-कीजकर विधाल, मृत्दर महल, मृतिया, स्तंभ, खिड़कियाँ, द्वार, वेलपूरे थादि कताना जैसे ईिज्रंड के प्रवृत्तिकी मंदिर, अफगानिस्थान

की बाह्यण (बामियन) प्रदेश में प्रौर भारत के वेठल, प्रजंठा, कार्ला, माजे खादि स्थानों में पाए जाते हैं। प्राचीन काल में घर-घर नाली प्रौर नलकों से पानी पहुँचाने की व्यवस्था थी जैसे मराठ्याड़ा के कटक (उर्फ ग्रौरंगा-वाद) नगर में, प्राचीन पुणे नगर में ग्रौर ग्वालियर किले के गूजरी महल के प्राचीन ग्रवशेषों से पता लगता है। नदी किनारे के विज्ञाल बाट, उत्तुग मंदिर, किले, बाडे, महल, सेतु, मीनार ग्रौर जगन खाने बाले धातु के स्तम्भ इतने कितने ही ग्राश्चर्यजनक प्रवशेष एक सहस्र वर्षों के इस्लामी लूटमार से भी भारत में बचे हुए हैं। तथापि उनके रहस्य के ग्रह्मयन के प्रति किसी का ध्यान नहीं। ऐसी-ऐसी बातों के प्रति ध्यान दिलाना इतिहास-अध्ययन के ग्रनेकों उद्देश्यों में से एक होता है।

श्रीखल भारतीय श्राकाशवाणी के मद्रास केन्द्र से फरवरी १७, १६४५ को किए एक भाषण में वभेजी ने कहा "श्राज तक भारतीय स्थापत्य कला के बाबत जो भी संशोधन किथा गया है उसमें दुर्भाग्यवश उस कला का मुख्य मर्म दुर्लक्षित ही रह गया है। प्राचीन भारतीय स्थापत्य के श्रध्ययन में भारतीय भाषाशैली, धर्मप्रणाली ग्रीर पौराणिक कथाएँ श्रादि का ज्ञान होना ग्रावश्यक है। इंडियन काँकीट जनल (Indian Concrete Journal) के मार्च १६४५ के श्रंक में वह भाषण छुपा है।

पाश्चात्यों ने यह भ्रम फैला रखा है कि भारतीय लोगों को भूमिति उर्फ ज्यामिति विद्या का ज्ञान होमहवन के लिए कुंड तैयार करने के लिए आवश्यक होता था। और उस गढ्ढे तक ही उनका ज्यामिती का ज्ञान सीमित था। इस प्रकार की विचित्र-विचित्र धारणाएँ भारतीय जिल्ला-प्रणाली में अंग्रेजों द्वारा गढ़ देने के कारण भारतीय विद्वज्जन भी उन्हीं को दोहराते रहते हैं।

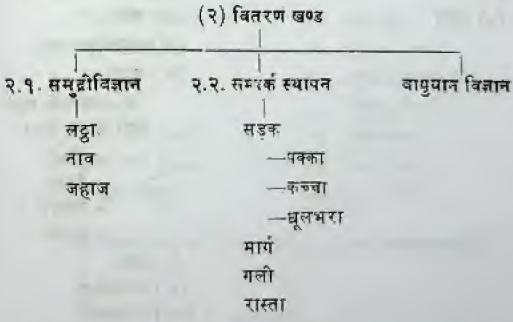
होम की अग्नि केवल धार्मिक हवन के लिए नहीं होती थी। हर, प्रकार के उद्योग चलाने के लिए जो अग्नि लगती थी उस प्रान्त की भट्ठी कई स्थानों पर अविरत, अविश्वांत सुलगी रहती थी जैसे भाजकल के कारखानों में चिमनी से धुमां सदत निकालता रहता है। वर्तमान काल में जैसे कोयला या लकड़ी की भाम्त, विश्वंत और आणविक ऊर्जा धादि विविध प्रकार की तापशक्ति से उद्योग चलते हैं वैसे ही प्राचीन काल में भी होता था। प्राचीन जरुवास्त्र ग्रीर विविध प्रकार के प्रभावी किरणों के जो उल्लेख प्राचीन साहित्य में विद्यमान हैं उनसे उस युग के प्रगत उद्योगों की कल्पना की जा सकती है।

यतः वसे जी ने स्वयं प्राचीन ग्रीशोगिक समता का संशोधनात्मक मध्ययन करना मुक्त किया और पड़ताल की कि १६ विद्या और ६८ कलाको का प्राचीन उल्लेख उचित है। भृगुशिल्पसंहिता नाम के प्राचीन संस्कृत यंग में उन सब विधा और कलाओं को समीक्षा है। उनका यनी-करण वर्क जो ने निम्त प्रकार से किया है-

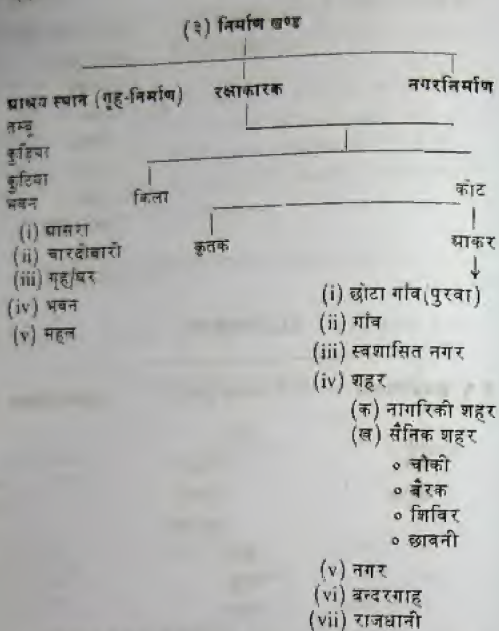
# प्राचीन यन्द्र-शास्त्र की दिद्याएँ (Engineering)

(३) निर्माण खण्ड (१) खुदाई मोर प्राप्तिखण्ड (२) वितरण खण्ड (१) बुदाई भीर प्राप्तिखण्ड १.२ जलविज्ञान १.३ खुदाई १.१ जोददिज्ञान (भनुष्य, पणु-पक्षी, वनस्पति) **१.1.1**. जनन १.२.१ खुदाई से --कुएँ १.३.१ तोडना १.१.२. सस्कृति —धातु (सोना, —वादली १.३.३. पोपण नांदी, तांदा) —जलकृण्ड १.२.२ जलकुण्ड —पत्यर १.२.३ निमित—केनाल —शिलाफलक (नहर्) १.३.२ चूने का प्रभाव ---तालाव -एक बार जला १.२.४ वितरण (इँट, काँच, जूना) रे.ने.५ यहावकल —दो बार जला -पयरीकी (नीभेण्ट)

-गहरी धाराएँ (धातु-सीसा, दिन. -रेतीली धाराएँ इस्पात, नोहा, भैतानीज) १.३.३ मिश्रण --पीत्रल —बारूद -सित्यर (चाँदी नहीं) - जस्ता १.३.४ अलगाव



XALCOM.



उस समय बन्वज्ञास्त्र की पुस्तकों के लिए जो नाम साधारण रूप से प्रचलित थे, वे कमण: इस प्रकार के थे—

- (i) नम्पूर्ण बन्त्रणास्त्र-संहिता कहलाता था।
- (ii) मृत्य विभाग लण्ड कहलाते थे।
- (iii) ज्यविभाग विज्ञान कहलाते थे।
- (iv) विद्यार् —विद्या कहलाती थी।
- (v) तकनीक कला या तन्त्र कहलाते थे।

# वैदिक शिल्पशास्त्र के कुछ जात ग्रन्थ

श्रीकृष्ण विनायक बभे द्वारा संग्रहीत ४०० संस्कृत रचनाग्री की सूची 'हिन्दी शिल्पशास्त्र' (पृ० १६-२०) नामक पुस्तक में मिलती है। इसे भारत इतिहास संशोधक मण्डल पुणे (४११०३०) ने प्रकाशित किया है।

| १. विश्वभेति     | देनी कोश   | શંશ. | बृहत्पाराशरीय कृषि  |
|------------------|------------|------|---------------------|
| २. शंखस्मृति     | त          |      | नि:स्सारह           |
| ३. शिल्प-दी      | पिका       |      | शिग्                |
| ४. बास्तुरा      | ज वस्लभ    | 88.  | सौरमूक्त            |
| ५. भृगुसंहि      | ता         |      | आराम रचना           |
| ६. सयमत          |            | १६.  | मनुष्यालय चन्द्रिका |
| ७. मानसार        | c          | શેછ. | राजगृह-निर्माण      |
| ८. ग्रपराजि      | ात पृच्छा  | 35.  | दुर्ग-विधान         |
| <b>१.</b> समरांग | ण सूत्रधार | 38   | वास्तु-विद्या       |
| १० काश्यप        | संहिता     | ₹0.  | युद्ध जयार्णव       |
|                  |            |      |                     |

कुछ ग्रन्य ग्रन्थों का परिचय पृष्ठ २३० पर दिखाया गया है--

|              | सन्य को साम                                                      | 111                            | A WIND                                                 | gress .       | विजेषसा                                                                                             |
|--------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u></u>      | नारम्य जिल्लाम्                                                  |                                | (== प्रध्नाय)<br>प्रायनन्दाक्षम्, पुण                  | ir<br>5       | कृष्ण विनायक क्षेत्र कृष्ण नियानिक्त<br>प्राचीननम् जान जिल्लाकत् भाष्टक                             |
| Part<br>Part | प्राचीशक्ष (हिन्दी<br>प्रत्यास्त्र                               | बालकाङ्गी<br>शीरसागर           | कारिकाप्रसाद<br>मुद्रणालय, पुर्ण-२                     | V.            | नत्रवस्त्र, नागुदन्त्र नेन्यान्त्र,<br>सानाजगन्त्र का वर्णना (जिन्धिया)<br>के भीर तेल की जिल्लान की |
| mir<br>Or    | प्राचीन युद्ध-विखा<br>(१०वाँ संस्करण)                            |                                | मयाजी साहित्य-<br>माला बड़ोदरा (चीदह<br>प्रध्याय)      | )4<br>)4<br>% | मुख्यान , मानवास्त्र, प्राप्त-<br>मास्य द्वादि ।                                                    |
| × ·          | मानसार वास्तुशास्त्र                                             | हों० प्रसन्तकुमार<br>प्राचार्य | (सात भाग) यांक्स-<br>फोड़े युनिवसिटी प्रेस,<br>प्रयास  |               | सुपरिस्टेन्डेक्ट मक्तीमेष्ट केस, प्रयान<br>से प्राप्त की जा सकती है।                                |
| 3ť           | मन्त्र चिन्तामणि                                                 | नक्षार                         | मथुरा भीर बार्गणसी<br>में प्रकाशित                     |               | देशकालाद्यों के यन्त्रों का बर्णन                                                                   |
| or<br>Or     | Vedic Magazine<br>साहीर, प्रमतुबर,<br>नवस्बर १६२६                |                                |                                                        |               | पानीन हिन्दू पन्त्रणास्त्र के लेख उन<br>प्रकों में प्रकाशित है।                                     |
|              | Yantras or Mech-<br>anical Contri-<br>vances in Ancient<br>India | डा० ह्वी० राघवन्               | Indian Institute<br>ofCulture, Basa-<br>vangudi बॅगलीर |               | प्राचीन भारतीय यन्त्रों का विवर्ण                                                                   |

विटिण जानकोश (Encyclopaedia Britannica), खण्ड १४ (पांचवाँ संस्करण, सन् १६१५) में लिखा है कि "सन् १५४५ में मुद्रवाँ का निर्माण प्रथम बार इंप्लेण्ड में एक मारतीय ने किया था, किन्तु उसकी मृत्यु पर वह कला लुप्त हो गई। सन् १५६० में बिका है मजायर निवासी किस्टोफर ग्रीनिंग ने फिर सुद्रवाँ का निर्माण प्रारम्भ किया जो ग्रभी तक चल रहा है।" सखेद ग्राण्वयं की बात है कि या बीनकान में प्राप्तमृत्रि में सुद्रवाँ भी एक भारतीय व्यक्ति बनाना था। भारत में ग्रंपेजी शासन जम जाने के पश्चात् बड़े यन्त्रों से सुद्र तक सारी ग्रीग्रीगिक सामग्री भारत को इंप्लेण्ड से खरीदनी पड़ने लगी। यह घटना हमारे पूर्वकथित निष्कषं को प्रमाणित करती है कि व्यक्तिगत जीवन की भांति देश-प्रदेश, जनसमूह ग्रीर राष्ट्रों के भाग्य पलटा खाने पर राब (राजा) को रंक ग्रीर रंक को राव बना देता है। जो किसी समय जान, विजान, भौतिक कौशल ग्रीर ग्राध्यात्मिक शिखर पर होते हैं वे ग्रन्य समय में पिछड़ भी जाते हैं।

कभी भारत कला, संस्कृति, विज्ञान, चरित्र आदि सभी दृष्टियों से अग्रगण्य देश माना जाना था, किन्तु सैनिकी आक्रमण और लूटमार के कारण यह निर्धन, दुवंल और मरणासन्न देश बन गया।

#### खनिज-विषयक प्राचीन ग्रन्थ

(१) रतन-परीक्षा, (२) लोहार्णव, (३) धातु मना, (४) लोहप्रदीय,

(४) महावज्य, (६) भैरवतन्त्र, (७) पावाण-विचार।

उक्त विषयों पर कुछ साबुनिक लेखकों के भाष्य भी उपलब्ध हैं। जैसे Metals in Ancient India। मुंबई नगर के सेण्ट फेवियर्स कॉलेज के प्राध्यापक सार० एन० भागवत ने प्राचीन खनिजशास्त्र भीर धातुशास्त्र का अध्ययन-संशोधन कर यह ग्रन्थ लिखा है।

नारद शिल्पशास्त्रम् नाम के एक प्राचीन संस्कृत प्रन्य का सम्पादन-प्रकाशन International Institute of Sanskrit Research, मैसूर ने किया है।

नमूने के लिए हम यन्त्राणंब नाम के एक प्राचीन संस्कृत प्रत्य में से कुछ भाग ग्रागे उद्धृत कर रहे हैं—

दण्डं श्वकंश्व दंतेश्व सरणिश्रमणादिभिः। शक्तेरूत्यादनं कि वा चालनं यन्त्रमुख्यते ॥ बानी दब्ब, चक दन्त ग्रीर सरणि के भ्रमण से शक्ति-उत्पादन या गति-निर्माण करने वाली विधि-व्यवस्था को यनत्र कहते हैं।

भव समरागण मूजधार ग्रन्थ के ३१वें भ्रध्याय के कुछ उद्धरण नीचे

दिए जा रहे हैं-

कस्यवित्का किया साध्या, कालः साध्यस्तु कस्यचित् । बद्दः कस्यापि चोच्छायोरूपस्पर्शो न कस्यचिद् ॥ क्रियास्त् कार्यस्य वशादनंत्ताः परिकीर्तिताः । तियंगूध्वंमद्यः पृष्ठपुरतः पार्श्वयोरिप ॥ गमने सरणं पातः इति भेदाः कियोद्भवाः

इन पंक्तियों में विविध यन्त्रों की क्रियाओं का वर्णन इस प्रकार है-

(१) कुछ यन्त्र एक ही किया बार-बार करते रहते हैं।

(२) कुछ यस्त्र समय-समय पर अथवा विशिष्ट कालान्तर में अपनी निश्चित कृति करते रहते हैं। (उदाहरणार्थ-विजली के पंसे)।

(३) कुछ यन्त्र विशिष्ट ध्वनि उत्पन्त करने के लिए या ध्वनि-संचलन या परिवर्तन के लिए होते हैं (जैसे आकाशवाणी और दूरदर्शन)।

(४) कुछ यन्त्र विशिष्ट त्रियाघों के लिए या वस्तुग्रों का आकार बड़ा या छोटा करना, याकार बदलना या धार चढ़ाने के लिए होते हैं

(जैसे म्राधुनिक 'लेख' यन्त्र होते हैं)।

षच्छे, कार्यकुशन यन्त्रों के गुण प्राचीन वैदिक यनत्रविद्या में निम्न प्रकार वर्णित है-

यथावडी जसयोगः सीव्लिष्यं व्लटणतापि च । असकता निर्वहणं, लघुत्वं शब्दहीनता ।। गब्दे ताध्ये तदाधिवयं, अशैयित्यं अगाढता । बहुनोषु समस्तासु सौस्लिष्ट्यं चास्सलद्गतिः॥ वयामिष्टार्वकारित्वं सवतालानुपमिता। इष्टकालेयंदणित्वं, पुनः सम्यक्त्व संवृत्तिः ॥ वानी (१) समयानुभार स्वसंचालन के लिए यनत्र से मंक्ति-निर्माण होता

रहना चाहिए। (२) यन्त्रों की विविध कियाओं में सन्तुलन एवं सहकार हो। (३) सरलता से, मृदुलता से चले। (४) यनत्र की बार-बार निगरानी की आवश्यकता न पड़े। (१) बिना रुकावट के चलता रहे। (६) जहां तक हो सके धान्त्रिक कियाओं में जोर या दबाव नहीं पड़ना चाहिए। (७) ग्रावाज न हो तो ग्रच्छा; हो भी तो वड़ी धीमी। (८) ग्रावश्यकता पर ध्यानाकवंण के लिए यन्त्र से सावधानता की ध्वनि निकलनी बाहिए। (१) यनत्र ढीला, लड्सड्राता या कांपता न हो। (१०) अचानक बन्द हो जाना या रुकना, ऐसा नहीं होना चाहिए। (११) उसके पट्टे व अन्य पुर्जों का यन्त्र से गाढ़ा सम्बन्ध होना चाहिए। (१२) यन्त्र की कार्य-प्रणाली में बाधा या रुकावट नहीं ग्रानी चाहिए। (१३) उससे उद्घटपूर्ति होनी चाहिए। (१४) बस्तु-उत्पादन में आवश्यक परिवर्तन आदि यान्त्रिक-किया अपने आप होती रहनी चाहिए। (१५) सुनिष्चित कम से यन्त्र की किया होती रहे। (१६) एक किया का दौर पूर्ण होते ही यन्त्र मूल स्थिति पर यानी आरम्भ की दशा पर लौट जाना चाहिए। (१७) कियाशीलता में यन्त्र का आकार ज्यों-का-त्यों रहना बाहिए और उसका कोई हिस्सा टूट-फूट नहीं जाना चाहिए। (१८) यन्त्र शक्तिमान हो। (१६) उसकी कार्यविधि सरल और लचीली हो। (२०) यनत्र दीर्घायु होना चाहिए।

# विद्युत तन्त्र

प्राचीन संस्कृत परिभाषा में बिजली के लिए कितने ही शब्द हैं! इससे स्पष्ट है कि विविध स्रोतों की बिजली प्राचीनकाल में जात थी। उस प्राचीन वैदिक वैज्ञानिक परिभाषा में उत्तरीध्रव को 'मित्र' धौर दक्षिणीध्युव को बरुण, ऐसी संज्ञा है। दोनों का इकट्ठा उल्लेख मैत्रावरणी नाम से होता है। आँक्सीजन (Oxygen) को प्राणवायु कहते थे। हायड्रोजन (Hydrogen) को उदानवायु कहते थे।

अगस्त्य संहिता में तांबा और फिक (Zine) से बनी बैटरी (battery) का उल्लेख है। सन् १६५४ के मार्च १६ के शिल्पसंसार (पुणे नगर से प्रकाणित होने वाला मराठी मासिक)में कृष्णाजी वक्षे का लिखा उस

XALCOM.

इंटरी का एक विवेचनात्यक लेख प्रकाणित हुआ है। उससे प्राचीन संस्कृत वंज्ञानिक बन्ध और शास्त्रतन्त्र की कुछ कल्पना आती है। उदाहरणार्थ पिट्टों के पाल का भुताची नाम था। जिस कुम्भ में जल प्रवेश न कर सके उसे 'बप्तरा' कहा करते थे। बैटरी Cell (सेल) की कुम्भ कहते। अतः बहा धनेक छिट्ट, कल आदि एकसाथ इकट्ठे हो, उसे शतकुम्भ कहा जाता था। उसी संस्कृत जब्द को यूरोपीय भाषाओं में Cata (शत), Cumb (कुम्म) ऐसा लिखते-लिखते मंग्रेजी कॅटॅंकींब (catacomb) शब्द बन गया जिसका पर्य है—संबाड़ों कक्ष या छिद्र, जैसे मधुमिक्सियों के छत्ते में होते हैं। यूरोपीय भाषाओं में 'C' अक्षर का उच्चार अनाध्त कहीं स-श-प-मो-जी-धी ऐसा होता है या 'क' ऐसा होता है। ग्रतः शतकुम्भ शब्द का यूरोपीय उच्चारण कॅटॅकोम्ब हुआ। उसी प्रकार 'मृदु' शब्द को वे 'स्मूथ' (Smooth) कहते हैं। उसमें प्रारम्भिक ग्रक्षर 'S' वर्जित करके mooth शेष रह जाता है जो 'मृद्' भव्द का ही मणुढ उच्चारण है। यह छुटपुट उदाहरण हैं जिनसे पता चलता है कि विश्व की सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली है। प्राणे इसी ग्रन्थ में एक स्वतन्त्र ग्रध्याय में हम इस तथ्य की चर्चा करने ही बाले है।

प्राचीन बैदिक वैज्ञानिकों को छह प्रकार को बिजली जात थी-

- (१) तडित्-जो चमड़े या रेशम के घर्षण से उत्पन्त होती है।
- (२) मौदामिनी—काँच या रत्नों के घर्षण से निर्माण की जाने वाली।
  - (३) विजुत्-मेष या वाष्प (भाष) से उत्पन्न होने बाली ।
  - (४) भतकोटि उर्फ मतकुम्भी—जो बँटरी से निकलती है।
  - (१) हदिनि-जो बंटरी के कुम्भों में संचित की जाती थी।
  - (E) प्रशनि—सुम्बकीय दण्ड से उत्पन्न होने वालो।

इससे यह स्पष्ट हो जाना चाहिए कि रामायण और महाभारत में जिन बाल्चवंकारी यन्त्र-तन्त्र और प्रस्त्र-शस्त्रों का वर्णन है वे सब निर्माण करने वाली श्रीशांशिक वैज्ञानिक तान्त्रिक क्षमता प्राचीन समय में अस्तित्व भू थी।

शाबीन बगोल ज्योतिष भौर ऋतुमान का अध्ययन ग्रोर निरीक्षण

करनेवाली बेधशालाएँ भी प्राचीन बैदिक विश्व में स्थान-स्थान पर बनी हुई थीं। उदाहरणार्थ स्थान दीपों में stonchenge (स्तवनकंज) मे, रिशया में, जीन में और भारत में।

# काव्य में समग्र साहित्य

सारा प्राचीन बैजानिक ज्ञान भी तालबढ़ ग्रेय-काव्य में होने के कारण उसे पढ़ने में स्रीर मुखोद्गत करने में सासानी होती थी स्रोर रुचि भी।

वैदिक परम्परा में प्रत्येक क्षेत्र के उच्चतम विद्वानों को किब इसलिए कहा जाता था कि वे ग्रपना जान प्रासादिक ग्रोर सरल काव्य में डालने की क्षमता प्राप्त कर लेते थे। श्राजकल के डॉक्टरेट (Ph-D.) के स्तर की वह उपाधि थी। किन्तु उस बैदिक विद्वान् का सर्वांगीण ज्ञान-व्यवहार-ग्राचार-वर्ताव ग्रादि का स्तर वर्तमान Ph-D. से इतना ऊँचा था जितना हिनालय का उच्चतम शिखर एक गाँव के टीले से ऊँचा होता है। क्योंकि वर्तमान Ph-D. धूम्रपान, दारू ग्रादि पीने के व्यसन हो सकते हैं। वह बड़ा वेतन पाकर हर प्रकार की मौज उड़ाता रहता है—टेनिस बेलना, क्लब में जाना, छुट्टियाँ मनाना इत्यादि। बैदिक विद्वान् का ग्राचरण सदा शुद्ध, सादा, वेतनहीन ग्रीर सर्वकाल पठन-पाठन संशोधन या धार्मिक मनोरंजन (रामलीला, कृष्णलीला, काव्य, संगीत) का होता या। इसी तथ्य को दोहराने वाली संस्कृत उक्ति है—

काव्यशास्त्र विनोदेन कालोगच्छति धोमताम् । व्यसनेन तु मूर्लाणाम् निन्द्रया, कलहेन बा ॥

व्यक्ति चाहे कितना भी विद्वान् हो उसका सावरण यदि सादा, गुड़ और घ्येयरत न हो तो वैदिक परम्परा में उसे हीन ही समक्षा जाता था।

नीतिमत्ता, मित्तव्ययं, स्थितप्रश्नता, प्रातरोत्थान, प्रायंना, योगाम्बास, स्वाध्याय, प्रतिज्ञापालन, समयबंधन, वड़ों के प्रति पूज्यभाव, प्राणिमात्र की सेवा, सत्यनिष्ठा, कोध-ईंष्यां लालच का त्याग, दुर्गुणों घौर व्यसनों से दूर, दूसरे को नीचा दिखाने की मनोवृत्ति न होना, पर-स्त्रियों के प्रति पूज्यभाव, तम्बाकू, भाग ग्रादि ग्रपायकारक पदार्थों को स्पर्ध न करना, अपरिग्रह ऐसे गुण ग्रात्मसात् करने वालों को ही बैदिक परम्परा में समान

ABT-SOME

बोन्य माना जाता था। एसे कड नियमों के कारण शासन में गुणी लोगों का ही समावेग होता था। यनाचार, अष्टाचार करने की गुंजाइश ही नहीं होती थी। साहकारी धादि व्यवसाय निचले शूद्र स्तर के समभे जाते थे। ऐसे नियमबद्ध जीवन से समाज में शान्ति-समाधान और कर्नाव्यपालन की प्रवृत्ति होती थी। लोग दीर्घामु होते थे। उनका धारोग्य अच्छा होता था। सारे निजी कर्मकाण्ड को कर्नाव्य समभकर पूरा करते थे। ऐसा जीता-जागता प्राचीन कांत-मुखी-कार्यमग्न वैदिक जीवन प्रणाली का प्रत्यक्ष नमूना वर्तमानपुग में सौभाग्यवश बाली द्वीप में उपलब्ध है। वहाँ के लोग प्राचीन वैदिक पद्धति के सनुसार जीवन वसर करते हैं।

#### बाह्यणत्व

किसी भी क्षेत्र में उच्चतम स्तर को वैदिक प्रणाली में 'ग्राह्मण' कहा जाता था। किसी भी कुल में जन्मा व्यक्ति मनुमहाराज की उक्ति के अनु-सार निजी योग्यता बढ़ात-बढ़ात बाह्मणपद पर पहुँच सकता था यदि वह (१) निष्नाष लुढ़ाचरणी जोवन-यापन करता है (२) अध्ययन त्याग और निष्ठा से करे.(३) स्वतंत्र जीविका उपार्जन करता हो,(४) उसका दैनंदिन कार्यक्रम खादशं हो। खतः मनुमहाराज कहते हैं—

प्रस्महे अप्रसूतस्य सकाणात प्रयुजन्मनः। स्व स्व चित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः॥ इस देश मे तैयार किए गए बाह्यणों से विश्व के सारे मानव आदर्श जोदन मीखें।

धतः बाह्यणस्य कोई मुहर नहीं यो और नहीं ऐशोआराम का जीवन बिताने का दाखना। अपितु केवल सेवाभाव से अपने आपको बिना वेतन, दीर्घनान तक सेवा भाव से किसी कार्य में जुटा लेना ही ब्राह्मणस्य कह-बाता। यद्यपि गृड ऊपर कहा कड़ा धार्मिक-आध्यात्मिक आचार नहीं रखते ये तथापि उन्हें भी मनृष्य के नाते प्रायः ४ या ४॥ वजे जाग जाना और निष्टा तथा संयम से निजी कत्तंब्य निभाना यह नियम लागू थे।

वणी का बाह्यण-अनिय-वेश्य प्रादि वर्षस्तर वैदिक संस्कृति के हर अब में प्रयोग होते थे। वैसे पण्, धातु, पत्थर घादि भी णूद्र, वैश्य, अन्यिय या ब्राह्मण स्तर के कहलाते। 'अपने-अपने वर्ण में कर्तक्यनिष्ठ रहने से ही इन्द्रलोक में पुण्य और परलाक में मुक्ति प्राप्त होती है' इस वैदिक सिख-लाई के कारण निजी सामाजिक सीमाओं का उल्लंघन करने का विचार किसी के मन में आता हो नहीं था।

#### विमान शास्त्र

इस विषय की संस्कृत में कई रचनाएँ हैं जिनमें एक बृहद् विमानणास्त्र कहलाता है। आंग्ल अनुवाद ग्रीर टिप्पणियों सहित इसका ग्राधुनिक संस्करण भी उपलब्ध है। Institute of Science, बंगलीर ने इसे परख-कर उसकी उपयुक्तता का हवाला दिया है।

सन् १ = ६५ में श्रीधर बापुजी तलपदे नाम के व्यक्ति ने मुम्बई नगरों में प्राचीन ग्रंथों का अध्ययन करके एक विमान बना लिया था। बम्बई के बौपाटी नाम के सागर किनारे पर उसकी उड़ान भी करके बतला दी थी। किन्तु तत्कालीन बिटिश सरकार ने उस समाचार को उसी तरह दबा दिया जिस प्रकार स्वतंत्र भारत में १६६४ से मेरे उस सिद्धांत को कांग्रेसी सरकार दबा रही है जिसके अनुसार विश्व की सारी ऐतिहासिक दरगाहें और मस्जिदें हिंदू-भवन हैं। इससे इतिहास संशोधकों को यह सबक सीखना चाहिए कि शोध चाहे कितना ही उच्चकोटि का क्यों न हो यदि सरकारी यंत्रणा अनुकूल न हो तो वह शोध प्रजात रह जाता है।

# वैदिक गणित के सूत्र

जगननाथपुरी के एक शंकराचार्य भूतपूर्व जगद्गुह स्वामी भारतीकृष्ण जी ने अनेक खण्डों का एक गणित का ग्रंथ रचा। उसका गीर्थक या वैदिक गणित (Vedic Mathematics)। दुर्माग्यवश उस =-१ खंडों की मूल पाण्डुलिपि प्रकाणन पूर्व ही किसी शिष्य ने या मुद्रक ने खो दी। उब स्वामी भारती कृष्णजी ने उसे दुवारा लिखना प्रारम्भ किया। उस समय वै अमेरिका की यात्रा पर थे। बह बनारस हिन्दु विश्वविद्यालय द्वारा सन् १६६५ में प्रकाणित हुई।

कहते हैं कि बाठ वर्ष साधना करके उन सूत्रों को शंकराचार्यजी ने

प्रवर्वेद से लोज निकाला या। उन सुवों द्वारा गणित की किसी भी भासा का कोई भी उदाहरण हल किया जा सकता है। पाश्चात्य विद्वान उस गम से प्रमाचित होकर निजी विद्यालयों में इस गय के आधार से गणित की किला दी जा रही है जबकि हमारे अपने भारत में उस ग्रंथ को तिरस्कृत या उपेक्षित रखा जा रहा है। मुंबई के टाटा इंस्टीट्यूट ग्रॉफ फंडा-मेटल रिसर्च (Tata Institute of Fundamental Research) ने उस बन्य को बनुपयुक्त कहकर निजी ग्रन्थालय में खरीदने से इन्कार किया।

उधर पूर्ण के भण्डारकर प्राच्यविद्या शोध-संस्थान के विद्वानों ने वक्तव्य दे मारा कि उक्त ग्रंथ को 'बैदिक' कहना सर्वथा अयोग्य है क्योंकि इस नणित ग्रन्थ में दिए गए सूत्र प्रथवंबेद तो क्या अन्य किसी भी बेद में नहीं है। तो किसी ने कहा कि स्रयवंबेद के परिशिष्ट भाग में वे सूत्र हैं। इस पर विरोधकों ने कहा परिशिष्ट भाग में भी वे सूत्र अंतर्भृत नहीं हैं। इस प्रकार यह विवाद चलता रहा।

इस प्रकार विवाद छंड़ने के बजाय उन सूत्रों के महत्व को समभकर भण्डारकर प्राच्यविद्या शोध संस्थान और अन्य उच्च संस्थाओं को चाहिए या कि वे भारतीकृषण जी को आदर से निमंत्रण देते और उनके चरणों के पास बैठकर वह कुंजी या खूबी प्राप्त कर लेते जिससे कि वेदों से ऐसे महत्वपूर्ण सूत्र कैसे निकाले जा सकते हैं जो विद्या के हर क्षेत्र में बच्चस्तरीय खजाना उपलब्ध करा सकते हैं। शंकराचार्य जी द्वारा उद्धृत किए सूत्र यदि बड़े उपयुक्त हैं तो वे वेद में पाए नहीं जाते आदि निवाद निर्वंक या। भौर बदि वैदिक स्रोत का पता लगाना ही या तो शंकराचामें बी से ही पृद्धते कि "प्रापने यह सूत्र वेदों से कैसे और कहां से निकाले ?

शंकराचार्य जी के 'वैदिक गणित' ब्रन्थ में निम्न सूत्र उल्लिखित हैं-

१६ मुख्य स्व

- १. एकाधिकेन पूर्वण
- २. निक्षिलं नदतः चरमं दलतः
- ने. उद्वं तियंन्ध्याम्
- परकरवं योजपेत्

- १४ उप-स्व
- १. प्रानुरूप्येण
- २. शिष्यते शेषसंज्ञः
- ३. प्राथमाचेनान्त्यमन्येन
- ४. कवनै: सप्तकं गुण्यात्

#### मरुप सूत्र

- प्र, मूर्त्यं साम्यं समुच्चये
- ६. (ब्रानुरूप्ये) शून्यमन्यत्
- इयिंद्र समिद्धि
- =. सोपान्यद्वयमंत्यन्
- एकन्य्नेन पूर्वेण
- १०. संकलन व्यव कलनाध्याम्
- ११. पूरणा पूरणाभ्याम्
- १२. चलन कलनाभ्याम्
- १३. यावदुनम्
- १४. शेषान्यंकेन चरमेण
- १५. गुणित समुच्धयः
- १६. गुणक समुच्चयः

#### उप-सूत्र

- प्र. अन्त्ययोदंशके इपि
- ६. अन्त्यवोरेव
- ७. समुच्चय नृणितः
- = लोपना स्थापनाभ्याम्
- ६. विलोकनम
- १०. वेष्टनम
- ११. यावद्नं तावद्नम्
- १२. याबद्रनं ताबद्रनीकृत्य वर्ग च योजयत्
- १३, गुणित समुच्चयः, समुच्चयगुणितः
- १४. चनवत्

# हमारे निष्कर्ष की पुष्टि

अपर कहे जिवाद से हमारे निष्कषं की पूरी पुष्टि होती है। हम यह कह चुके हैं कि वेदों में सांकेतिक भाषा में भौर ग्रति संक्षेप में इस विश्व की यंत्रणा के उच्चतम रहस्य ग्रंथित हैं। किसी जाती, संस्कृतज्ञ, तपस्वी व्यक्ति को एकाग्र चितन-मनन से वे प्राप्त हो सकते हैं। भारती कृष्णजी ने वह कर दिखलाया।

विरोधकों का आक्षेप है कि वे सूत्र ज्यों के त्यों वेदों में उपलब्ध नहीं हैं। विल्कुल ठीक । हम भी तो वहीं कह रहे हैं भाईसाहब कि वेदों की सांकेतिक भाषा से सगाधिस्य अवस्था में लीन होकर देदों के इधर-उधर के स्वरः ग्रक्षर ग्रादि जोड़-जाड़कर विविध विद्यापों के सूत्र बनाए जाएँ तभी तो वे बनेंगे। भारतीकृष्ण जी ने वही किया। थाली परोसकर नौकर जैसा तैयार भोजन अतिथि के सम्मुख रख देता है वैसी ज्ञान की यालियाँ भर-भरकर वेदों में तैयार थोड़ी ही रखी है। वह गूड़ भान तो भिन्न-भिन्न प्रक्षर जोड़-जोड़कर ही प्राप्त करना होगा। विश्वावद्यालयों में वेदी की शिक्षा छात्रों को देने वाले नौकरीपेशा प्राध्यापकों और शंकराचार्व की

जैसे निरासकत झानी तपस्वी में यही तो धन्तर है। सागर पर से उड़ान कर नका पर हमला करने वाले कानरों को सागर की गहराई का पता कैसे चते ? वह गहराई तो सागरमधन के लिए पाताल तक डूबा हुआ मोटा मंदार पर्वत ही जान सकता है—ऐसी संस्कृत की एक कहावत है। वही धन्तर बेटोपनिषदों के कलिजी शिक्षा में और आश्रमीय पढ़ाई में हैं।

शुष्क विवाद में विद्वानों ने समय गैंवाया। उधर प्रकाशक ने या जिच्य ने उस यन्य के विविध खण्डों की पाण्डुलिपि खोदीं। कुछ वर्ष पश्चात् भारतीकृष्णजी चल बसे भीर उनका वैदिक गणित का अनमोल रहस्य उनके साथ ही चला गया। जो सारे गणितज्ञ उनसे लाभ उठा सकते थे वे सूखें के मूखें ही रह गये।

# हमारा भी वही हाल

मेरा भी वही अनुभव है। मैंने इतिहास के क्षेत्र में अनेक अप्रतिम कोध नगए है। उदाहरणार्थ सारी ऐतिहासिक दरगाहें, मिल्जिदों और नगर अपहृत संपत्ति होने के कारण इस्लामी स्थापत्य और नगरिनमिण के सिद्धान्त निराधार हैं; विक्व के आरम्भ से ईसाई धर्म प्रसार तक सारे विक्व में वैदिक संस्कृति ही प्रमृत थीं; सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली है—इत्यादि-इत्यादि। यह सारे तथ्य डूंड़ निकालने की पद्धति, मेरे अनेक सिद्धान्त आदि का रहस्य मेरे से सीखने के बजाय मेरे समकालीन विद्धान् नोगों ने मेरे संबोधन का विरोध करने में, उसे दबा देने में या उसके बाबत पूरा मीन बरतने में ही अपनी सारी अक्ति खर्च की।

मुन्ने १,००० वन्स निखकर लूप्त इतिहास के पानेक रहस्य विश्व की उपलब्ध कराने थे—उसके लिए साधन-सामग्री जनता ने मुन्ते उपलब्ध नहीं कराई। बिग्न में प्रारम्भ से ईसाई धमं के प्रादुर्भाव तक सर्वत्र वैदिक गमात्र जीवन, वैदिक गासन, गुरुकुल शिक्षा ग्रीर संस्कृत भाषा का ही प्रसार था—वह बहुमूस्य ज्ञान विश्व को देने के लिए एक जागतिक वैदिक संस्कृति विश्वविद्यालय की स्थापना हो, ऐसी मेरी ग्रास्यंतिक इच्छा थी किन्तु वह धाजतक ना सफल नहीं हुई जबकि प्रपने प्रनोखें शोध सिद्धांत, मुन्ते प्रकट किए बीग वर्ष बीन वक है।

कई बार हिर्ताचितकों ने मुक्ते कहा कि मुक्ते इतिहास की इस नई संशोधनपद्धित में कुछ शिष्य प्रशिक्षित कर प्रवीण बना देना वाहिए। मेरी भी तो वही हार्दिक इच्छा थी। किन्तु सीखने के लिए कोई जिष्य प्राना भी तो चाहिए कि जो दिनभर मेरे पास रहें, मेरे पत्र-व्यवहार को पड़े, मेरे ग्रन्थ और लेख पड़े, व्याख्यानों में उपस्थित रहे, बिहिस विषयों के संदर्भ निकालकर दे, मेरे से ऐतिहासिक प्रश्नों पर चर्चा करे, संक्षोधन के लिए कोई नृया विषय चुनकर उस पर भाष्य लिखकर मुक्ते बताए इक्षादि-इत्यादि। यदि ऐसे परिश्रम करने वाले शिष्य मेरे पास ग्राकर मेरा कौशल न सीखें तो मेरी विद्या किसी को कैसे सिखाई जा सकतो थी? क्योंकि यह विद्या कोई ऐसी वस्तु तो नहीं थी जो ग्रपनी गाँठ से निकालकर दूसरे के खीसे में छोड़ दी जा सकती थी या शिष्य के घर में पटक दी जा सकती थी। संगीत कला जैसी ही मेरी इतिहास-संशोधन विद्या लगन और परिश्रम बिना साध्य होना ग्रसम्भव था।

दूसरा एक पर्याय था कि कॉलेज में जैसे प्राध्यापक पर पर वेतन देकर विद्वान् नियुक्त किये जाते हैं और उनसे कार्य कराया जाता है उसी प्रकार समाचारपत्रों में विज्ञप्ति देकर आवेदन-पत्र मेंगा लिए जाते और वेतन देकर विद्वानों को इस नई इतिहास-संगोधन पद्धति का प्रशिक्षण दिया जाता। किन्तु इसके लिए जनता द्वारा भाठ-दस करोड़ रुपयों की निधि इकट्ठा करना आवश्यक था। तभी तो एक इतिहास संगोधन का नया प्रशिक्षण देकर शिक्षित जन तैयार किए जा सकते थे!

किन्तु इन दोनों पर्यायों में से कुछ हो नहीं पा रहा था क्योंकि लोग केवल बोलते हैं। प्रत्यक्ष सहाय देने वाले इतने ग्रल्पसंस्थक होते हैं कि प्रत्यक्ष में कुछ ठोस, दीघंजीबी कार्य बन नहीं पाता। ग्रन्य सारे यों करो, त्यों करो ऐसे सुभाव देने वाले ही होते हैं। ग्रस्तु।

वेदों से विविध विद्यासों का ज्ञान प्राप्त करना हो तो केवल संस्कृत भाषा का ज्ञान पर्याप्त नहीं। सन्य किसी विद्या का उच्च ज्ञान प्रौर तल्लीनता या समाधिस्य चितन की सावश्यकता होती है। यह न ज्ञानते हुए वर्तमान कॉलेजों में संस्कृत-शिक्षक को ही वेद सिखाने का कार्य सौंप देते हैं जो सर्वथा भयोग्य है। ऐसे ऊपरी पठन से वेदों से कुछ पल्ले नहीं बड़ सकता। XOL.COM.

प्राचीन वैज्ञानिक प्रगति

मेरट, जिमला (हिमाचल प्रदेश), पुणे ग्रादि विश्वविद्यालयों मे भौतिक लास्य के प्राध्यापक डॉक्टर प्रविनाण वासुदेव जीशी के एक लेख में निवार है कि परक समेरिकी पन्यकार Charles Berlitz (चार्लस वित्य का निष्कषं है कि प्राचीन भारत ने उच्चतम वैज्ञानिक प्रगति को बो। बनिट्स को निखा पुस्तक The Bernuda Triangle (प्रकाशक Avon Books, NewYork, 1975) में एक ग्रध्याय का लीवंक है The Surprises of Pre-History यानी ब्रागैतिहासिक काल के कुछ मारक्ये। बनिट्क ने उस अध्याय में कहा है कि प्राचीन भारतीय सक्यता इजारों वर्ष (बानी पचास सहस्र वर्ष, केवल ४००० वर्ष नहीं) प्राचीन हो सकतो है। वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराणादि प्राचीन संस्कृत बन्द बर्मन चीर चौरत भाषाची में १६वीं बताददी में अनुवादित हुए। उस समय पात्रभात्य देशों में कोई विजय बैजानिक प्रगति नहीं हुई थी। स्रतः विमान, रक्टिन (rockets), मूमल(missiles), बांब ग्रादि के उन ग्रन्थों में के उत्सेख पाण्यात्य जनों को केदन कपोलकल्पित से लगे। मैक्समूलर, विटराँस्टम् सर विनियम जीत्स् पादि कई पारवास्य विद्वानी ने प्राचीन संस्कृत माहित्य पर अपने-अपने विचार प्रकट किये। उनके उस कथन से विद्वजनो में सबंब बही मन फैल श्या कि प्राचीन संस्कृत साहित्य में मन-गड़न्त कार्तो की ही भरमार है। दुर्भाग्यवज्ञ आधुनिक भारतीय विद्वानों ने भी दही मह दोहराग। स्रोर उसके तुरस्त पश्चात् अ्छ ही वर्षों में पाम्बास्य देशों में बाँस्म्, रांकेट्, मिसाइस्स, विमान आदि का निर्माण कारका हवा। इस अन्दर्भ में बाँद प्राचीन बारतीय माहित्य पढ़ा जाए तो वता लगना ह कि वह नहीं इतिहास है, केवल कवि कस्पना नहीं। बाचीन मारतीय माहित्य में विविध सम्वास्त्री का केवल उस्लेख ही नहीं अपितु बाँब, राँकेट आदि बनाने की विधि, उनका ईंधन और वे किस प्रकार छोड़े जाते थे, इसका ब्यारा भी महाभारत, पुराण और अन्य अन्यी में कहीं-कहीं आया है।

ज्यूल्स् ह्वर्ने (Jules Verne) नाम के एक लेखक ने एक मी वर्ष पूर्व जो ग्रन्थ लिखकर भविष्य के ग्रस्त्र, बाहन ग्रादि के सम्बन्ध में निजी अनुमान पकट किये थे वैसे कपोलकत्पित कथन प्रोर महाभारत प्रादि ग्रन्थों में जो ऐतिहासिक वर्णन हैं इनमें ग्रसली-नकली की पहचान करने के लिए अपने आपको उस अवस्था में ढालकर विचार करना चाहिए। उदाहरणार्थ विमान की उड़ान पर यदि कोई कवि कल्पित वर्णन लिखे तो बह अधिक-से-प्रधिक उसकी तेज गति और ऊपर से दोखने वाले घर, वृक्ष मानव ग्रादि छोटे दीलते थे ऐसा लिखेगा। किन्त् वर्लिट्स् ने पृष्यक विमान में हवाई यात्रा कर रहे प्रभु रामचन्द्र ग्रीर मीताजी का रामायण में उड़्त सहाद का हवाला देकर कहा है कि क्षितिज कितना सुन्दर दीलता वा उसका भी उन दोनों के संभाषण में उस्तेल है। उससे बलिट्फ का निष्कर्ष है कि वह पाँकि देखा हाल ही होना चाहिए। उसी प्रकार वैज्ञानिक प्रवीणता के प्राचान ग्रन्थों में के उल्लेख भी वास्तववादी ही होने चाहिए ।"

## धात शोधन-तंत्र

भारहाज नाम के एक प्राचीन ऋषि ने संकलित किये हुए एक संस्कृत ग्रन्थ में यंत्रविधि, धातुशोधन कला, रत्नतंत्र चादि सनेक प्रकार के तंत्र स्रीर कलाएँ वर्णित है। उनका उल्लेख स्रीर विवरण देने वाले कुछ साधु-निक ग्रन्थों के शीर्षक है-Sanskrit Wisdom, Sanskrit Civilization, Sanskrit Vistas and Diamonds, Mechanisms, Weapons of War and Yoga Sutras. संकलक, प्रकानक है G. R. Joyser, मस्यापक International Academy of Sanskrit Research, मेस्र।

जीयसरजी के बन्ध में कहा गया है कि प्राचीन वैदिक विज्ञान द्वारा तीन धानुधी के सम्मिश्रण से 'बीरलोह' उर्फ 'बीर' बनाया जाना था। उनमें

१- सन् १६=१ का बापिक जांध यंक (Institute for Rewriting ladian History, नई दिन्दी, द्वारा प्रकाशिन) में Technological Development in Ancient India जल ।

स्विक, प्रवृतिक मौर कान्त (Kanta)यानी लोहचुम्बक ३ : ६ : ५ के प्रमाण में इब मबस्वा में मिलाए जाते थे। सिद्ध हो जाने के पश्चात् उस समिश्र धातु पर धन्नि, जल, वायु, विजुत, तोफ, गोला-बारूद प्रादि से कोई क्षति नहीं पहुँचती थी। वह दृढ़ बजन में हल्का और सुनहरे रंग का होता था।

पंचमुख यंत

यह एक वाहन था। इसके चार दिशाओं में चार और शीर्ष पर एक ऐसे कुल पांच गवास होते थे। बाहन का भार १७० रत्तल होता था। विद्युत अक्ति से चलने वाला वह वाहन १००० रत्तल वजन प्रति कलाक दस मील के देग से ले जा सकता था। उसके यंत्र की गज कहते थे। अतः उस बाहन का नाम था-गजकर्षण पंचमुख यंत्र।

# मगकर्षण यंत्र

पत्र-जोतकर जो बाहन चलते थे उन्हें मृगकर्षण यंत्र कहा जाता था।

# चतुर्मुख रथ-यंत्र

चार गताओं वाला यह योतिक वाहन था। इसका भार था १२० रसस। इसकी गति प्रति कलाक १२ मील थी। नारियल के तेल या बिजनी से यह बाहन दलता था। स्याम देश में ग्राज भी बाहनों को 'रोट-जोन्' धर्यात् 'रघयंत्र' म्रोर 'रोट-चक-जोन' यानी 'रथचक्रयंत्र' कहा जाता

# विमुख रय-यंव

इस बाह्न के ऊपर, नीचे और एक बाजू में गवाक्ष होते थे। बाहन का भार ११६ रत्तल होता या। इससे ६०० रत्तल तक भार का वहन होना हा। सिंहकांत नामक पेड़ की गंठीले मूली से श्रीर एक लंबी घास से निकाने तेल से बहु यंत्र चलाया जाता था।

## हि-मुख यंत्र

इसका भार होता था ८० रतल । पूर्व ग्रीर पश्चिम को इसके गवाझ होते थे। पेंचों से लगाए पहियों से यह बाहन चलता था। प्रति कलक छह मील की गति से चलने वाला यह वाहन ३०० रत्तल तक का भार डो सकता था।

## एकम्ख रथ-यंत्र

इसमें एक ही गवाक्षहोता था। दो सी रत्तल तक का भार इससे खींचा जाता था। कांचतूल (Kauchtoola) बीजों से निकला तेल, या सीला-लिक (Sowlaalika) तेल या बिजली से यह बाहन चलता या। प्रति कलाक दो मील इसकी गति थी। वर्तमान Conveyor belts (कारखानों में सामान ढोने वाले यांत्रिक पट्टों) के तरह यह कोई यंत्रणा थी।

# सिहास्य रय-यंत्र

सिंह जैसा इसका आकार था। इसके दो गवाक्ष होते थे। पचहत्तर तक वजन इससे ढोया करते थे। भूमि पर भी चलता या और ग्राकाश में भी उड़ सकता था। वाहन छोटा या बड़ा भी किया जा सकता था।

#### आयस प्रसरण यंत्र

यह लोहे की रेलगाड़ी थी।

## एक चक-यंत

केवल एक चक्र पर चलने वाली यह रेलगाड़ी थी। जॉयसर जी के ग्रन्थ में उल्लिखित ग्रन्य प्राचीन वंत्रों के नाम हैं-च्चूम्मक, गूढ़ गमन, वैराजिक, इन्द्राणी, विश्ववसु, स्कोटनी, कामब, पार्वती, कौलयक, कूटमालस्य, पश्चिनी, तारामुख, रोहिणी, राकस्य, चन्द्रमुख, ग्रन्तश्चक, रथम्, पंचनाल, तंत्रिमुख, वेजिती, शश्त्युद्गम, मंडलावर्त, घोषणी (जो चलते समय विषेती वायु छोड़ता वा इसकी ध्वति XALCOM.

१४४ मीन नक मुनाई देती थी। इसके विषेते वासु से और ध्वनि लह-रियों ने जोनों की मृत्यु होती थी। सोलह मील तक के लोग मूछित हुआ करते); उभयमुख, विदल, विकृट, विपीठ, विश्वमुख, घंटाकार, विस्तृ-तस्य, कव्याद, कलमुख, गोमुख, धम्बरास्य, सुमुख, तारामुख, मणिगर्भ, बाहिनी, बकांग, बैजक, नंबुपुट, पिगाक्ष, पुरुहूत, अम्बरीप, भद्राक्ष्व, बनो, कुलाधार, बलभड, गाल्मिल, पुण्यक, ग्रष्टदल, सीर्ययान ।

दासीन वैज्ञानिक और तंत्रज्ञ जो घनेक प्रकार के यनत्र बनाकर प्रयोग में नाते वे उनमें से ऊपर दिए नाम चंद तमूने के तौर पर समभे जाएँ। वर्तमान नमय में जैसे जेट. पायटर, मिराज, बोड्रेंग, फॉकर फेंड-शिप सादि विमान होते है तहत् प्राचीन काल में भी होते थे। कड्यों के साम धन्तर्गत यंत्रणा के अनुसार तो कइयों के कारखाने के स्वामियों के दिए कात्पनिव नाम हो सकते हैं। उन यंत्रों के साकार, उनका ईंधन, कार्य, बंबविधि, ग्रादि कर्ड प्राधारों पर वे नाम दिए गए होंगे । अतः यह कहना कि प्राचीन काल में बन्धों के बजाय यौगिक सिद्धियों से ही विविध कार्य सम्पन्न होते होंगे, नहीं नहीं है। यौगिक सिद्धि अवगत हो तो एकाध को ही सकते है, सारे समाज को नहीं। सामान्यजन तो यंत्र का ही प्रयोग करते में। और यंत्र भी तो किसों की बुद्धि के प्रतिभा विलास से ही बनते हैं। इस इंदि से यंत्र भी योगसिद्धि के फलस्वरूप ही माने जाने चाहिए।

#### प्राचीन रतन-शिल्प

रत्नों के दिविध प्रकार के उपयोग किए जाते थे। मानव के व्यक्तित्व की या उसके पहनावे की शोभा बढ़ाना इसके अतिरिक्त रत्नों से विविध उद्योग बलाए जाते ये पौर उनका भरम या द्रव रूप से स्रोषधि भी बनती था।

इस दियय के एक उपयुक्त प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ का नाम है रतन-रीपिका । इसके सीलहर्वे बच्याय में भौतियों का विवरण है । उसमें मोतियों के दश प्रकार या वर्ग विवित है। उत्तमीत्तम मोती को राजमुक्त फल कहते

हीरों के बार बर्ग माने गए थे—सानिज, बुलज, मीलज और कृतक।

प्रत्येक वर्ग के ही गों के गुण भिन्न थे। कृतक तो कृषिम ही रे वे। सनिज हीरे ब्राह्मण स्तर के, कुलज क्षत्रिय स्तर के, शीलब बैश्य स्तर के घौर कृतक गृद्ध स्तर के माने जाते थे।

ऊपर कहे चार बगों में से पहले तीन वर्गों के हीरों के २५-२५ उप-विभाग होते थे। शूद्र वर्ण के हीरों के २६ उपविभाग थे। कुल मिलाकर हीरों के १०१ प्रकार थे। होरों के लिए एक सामान्य नाम 'बळ' था। हीरों से सम्बन्धित एक प्राचीन प्रत्य के कुछ श्लोक उदाहरणार्थ नीचे रइत हैं—

बज्राश्चतुर्विधाः प्रोक्ताण्शीनकादि महर्षिभिः। खनिजा कुलजारबैद जिललाः कृतका इति।। तेषां शास्त्रे स्वजातिरूपभदादयः कमात्। विशेषेण स्वानुभूत्या ययाविधि। प्रदर्शिता

अभ्रक की खानों में प्राप्त होने वाले हीरे खनिज कहे जाते। की वड़ में जो पाए जाते वे कुलज कहलाते। स्फटिक की लानों में पाए जाने वाले हीरे शिलज कहलाते। कृत्रिम होरे का नाम या कृतक।

इस प्रकार संस्कृत ग्रन्थों में प्रत्येक विजिष्ट जिल्प के कितने ही विभाग, उप-विभाग, उनके विविध उपयोग, उनकी प्रक्रियाएँ, उनसे चलाए जाने-वाले उद्योग सूक्ष्मतया वर्णित हैं। इतना विज्ञाल ग्रंथ भण्डार प्राचीन संस्कृत में उपलब्ध होते हुए भी स्वतंत्र भारत के शासक कोई विश्व-विद्यालय: कोई उद्योगपति, कोई शोध-संस्थान ग्रादि उन ग्रन्यों में कही गतिविधियों को समभकर उन्हें कार्यान्वित कराना, उनके जिलावने चलाना स्नादि बाबत कोई ध्यान नहीं दे रहे हैं। प्रदीर्थ परतन्त्रता का यह परिणाम होता है कि व्यक्ति हो या देश स्वत्व को भूल जाता है। निजी परम्परा को हीन मानकर परायों की हर बात श्रेष्ठ मानकर उन्हीं का अनुकरण करता है। निजी इतिहास भीर श्रेष्ठ ग्रंथों के बावजूद ग्रज्ञानवण देश किस प्रकार निर्धन, निर्वत प्रौर ग्रीखोगिक दृष्टि से पिछड़ा रह जाता है इसका वर्तमान भारन एक उदाहरण है।

बायुध-उद्योग

SALCOM T

वतंमान समय के दो प्रवलतम राष्ट्र रशिया और अमेरिका एक-दूसरे को बिरोधी समझकर जिस प्रकार एक-दूसरे के बिरुद्ध विविध प्रकार के वस्त्रास्त्र निर्माण करने के होड़ में जुटे हुए हैं उसी प्रकार प्राचीनकाल में देव (बानी 'जूर') और देख (यानी 'समुर') उनकी भी धापस की होड़ थी मौर गत्रुत्व या। उस समय भी बड़े-बड़े विचित्र सायुध, प्रभावी शस्त्रास्त्र, सारे विश्व का तेजों से भ्रमण कर सकने वाले यान भीर तुरन्त एक-दूसरे से वार्तांनाप करने के माध्यम उपलब्ध थे। रामायण, महाभारत और प्रामग्रेथों में उनका उल्लेख है।

प्राचीन सागरीयुद्ध का रामायण के प्रयोध्पाकाण्ड के सर्ग दह के

माठवें क्लोक में उद्द वर्णन देखें-

नावां णतानां पंचानसं कैवर्तानां शतं शतम्। सन्नद्वानां तथा यूनां तिष्ठत्त्वत्यभ्यचोदयत्।। बानी जजु के नोकादल का प्रतिकार करने के लिए सँकड़ों कैवर्त युवक तेवार रहे।

#### आग्नेयास्त्र

रामायणकालीन परिभाषा में तीपों की 'शतकी' यानी 'सैकड़ों व्यक्तियों का मन्त करने वाली' कहा करते थे। इनका उल्लेख अनेक म्लोकों में प्रापा है।

मतब्नी लोहे की होती थी। मुन्दरकाण्ड में शतब्नी का आकार वृक्ष के तने जैसा कहा है। किलों में स्थान-स्थान पर तोपें लगाई जाती या बैदानी रण में वोपगाड़ियां चलाकर लाई जातीं। तोपें चलती थीं तो डनमें बड़ी गर्जना होती थी। ऐसे वर्णनों से स्पष्ट है कि तोप का ही शाबीन नाम मतप्नी या।

बूरोपोय शब्द lire arm धारनेयास्त्र का ही अनुवाद है। प्राचीन संस्कृत प्रत्यों में ऐसे दमों का वर्णन है जो फेंके जाने के पश्चात् उन्तर्में से कई छोटे बम या राकेट्स बिकारकर शत्रु पर जा पड़ते थे।

War यानी 'मुद्र' इस प्रथं का फ्रांग्ल शब्द 'वार' करना इस दृष्टि से संस्कृतम्लक ही है।

पाश्चात्य देशों के यूरोपीय ईसाई और घरव, ईरानी भ्रादि मुसलमान लोगों के पूर्वज महाभारतीय युद्ध के पश्चात् के ग्रंधकार सद्ग ग्रजान-युग में संस्कृत-विद्या से वंचित रहने के कारण पिछड़ गए। ग्रतः महाभारतीय युद्ध में जो राकेट स्नादि प्रक्षेपणास्त्र छोड़े गए तत्पश्चात् सन् १८०७ में कोपनहेगन नगर घेरे में यूरोप में रॉकेट का प्रथम बार प्रयोग किया गया।

ग्राजकल पाश्चात्य वैज्ञानिक जो नये-नये जस्त्रास्त्र बना रहे हैं, वह एक तरह से प्राचीन अस्त्र-विद्या का पुनरुत्यान ही है। विविध शस्त्रास्त्र बनाने के प्राचीन शास्त्र का नाम धनुर्वेद था। अतः 'धनु' शब्द का अर्थ केवल बाणक्षेपक धनुष समभना योग्य नहीं। शत्रुत्रों की धज्जियां उड़ाने के लिए जो शस्त्रास्त्र बनाने का तन्त्र और विज्ञान था उसे धनुर्बेट नाम दिया गया था।

वातावरण के विविध स्तरों में विषेली वायु छोड़कर भी भन्न सैनिकों का दम धुटाया जाता था। उन ग्रस्कों से वातावरण में ग्रस्कि, धुग्रा, पानी, विजली, रोगजन्तु, सर्प आदि छोड़कर भी शत्रु को आकान्त किया जाता या।

वायुयुद्ध और वायुसन्देश आदि वैज्ञानिक क्षमता रोमायण काल में भी उपलब्ध थी। विभीषण जब स्वसैनिकों के साथ रामचन्द्रजी की छावनी पर अपने विमान उत्तरवाना चाहता था तो उत्तरने की अनुमति मांगनेवाले उनके सम्भाषण आकाशस्य उड़नेवाले विमानों से, भूमि पर के छावती के बीच होना तभी सम्भव था जब वर्तमान wireless और electronic यादि माध्यमों से तत्काल सम्भाषण व्यवस्था तब भी शक्य थी।

#### सस्त्र-विज्ञान

अग्निपुराण नाम के प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ में शस्त्रों के पाँच वर्ग उल्लिखित हैं—(१) यन्त्रमुक्त, यानी जो यान्त्रिक तन्त्र से छोड़े जाते थे। (२) पाणिमुक्त, यानी जो हाथ द्वारा छोड़े जाते थे। (३) मुक्त संघारित,

यामी को खोड़कर फिर संबार लिए जाते। (४) अमुक्त, जो छोड़े नही

बाहे ये-देन लड्ग, लजर वा सगीत।

XAT.COM.

बहु बड़ा विशाल विषय होने से हम यह चर्चा यहीं समाप्त कर देते है। त्यापि अपर डो विविध प्रकार का ब्योरा दिया है उससे पाठक को बिदित होगा कि प्राचीन समय में उत्तमां तम व्यापारि वस्तुओं से लेकर महासहारी घटत, भीर योग की सनेक सिद्धियाँ तक हर प्रकार से प्रगत समाज या घोर वर्तमान समय में बूरोप के देश और समेरिका जो बंजानिक प्रगति दिखा रहे हैं वह एक प्रकार से इतिहास की पुनरावृत्ति हो रही है।

# सिचाई और नौचालन

बैद्धि विज्ञान में सिचाई सोर नौवालन का भी अन्तर्भाव था। श्री बक्त जो का अनुमान है कि यजुबँद में बसिष्ठ के नाम से जो ऋचाएँ हैं उनमें सिवाई सौर नौचालन विवासी के कुछ गूढ़ रहस्य गढ़े हुए हैं। इससे मी हमारे निफर्ष की पुष्टि होती है कि ऊपरी जांच से वेद-ऋचाओं के जो पर्य पटपटे-से लगते है उनके रहस्य जान लेने पर उनसे मीलिक वैज्ञानिक मार्गदर्शन प्राप्त होता है।

डब पूर्तगाल देश का सागर-पर्यटक वॉस्को-द-गामा अफीका खण्ड का चक्कर लगाता हुन्ना भारत पहुँचना चाहता था तो उसे वहाँ एक भारतीय का मार्गदर्भन नेना पड़ा। उस भारतीय के मार्गदर्भन से ही वॉस्को-द-गामा की तांका सुरक्षित घोर कम समय में भारत पहुँच सकी। उस समय भारतीय हो विश्व के सागरप्रवास में जानकार और प्रवीण थे क्योंकि लामों वर्ष तक कारतीय नोदल दिन्यजय, व्यापार, शिक्षाप्रवन्ध, शासन बादि के लिए सातों सागर पार करते हुए विश्वभर में जाते रहे थे।

ब्बायत्व-कला शम्बन्धी गड़की विद्या-संस्थान से सन् १६१० में प्रकाशित हुए प्रत्य 'भारत में सिचाई सम्बन्धी स्थापत्य निर्माण'(Irrigation works in India) के पृथ्ठ ४ पर उल्लेख है कि "ईजिप्त की सिचाई पद्धति नारतम्बक है यह तथ्य सर्वविदित है।" यह तभी ही सकता है वह प्राचीन दीजप्त पर वैदिक शासन हो ग्रीर सर्वत्र वैदिक विज्ञान भीर तन्त्र का ही प्रयोग होता हो । इसका और एक प्रमाण यह है कि विश्व की नदियों के नाम सारे संस्कृत परम्परा के हैं। जैसे पेरिस नगर में बहनेवाली Seine (यानी सिन्धु), जर्मनी आदि देणों में बहनेवाली Danube (यानी दानव), अरबी प्रदेश की Jordan (यानी जनादैन) बादिसारी नदियों पर प्राचीन वैदिक विज्ञान पर ब्राधारित सिचाई योजनाएँ बनाई गई थी।

भारत में ब्रिटिश शासन के अन्तर्गत एक अंग्रेज स्थपति (इन्जीनियर) विलकाँक्स (Willcox) ने लिखा है कि "दक्षिण दिशा में बहनेवाली प्रत्येक नहर, चाहे वह भागीरथी जैसी नदी बन गई हो या मठभंगा जैसी नहर ही रही हो, मूल में यह सारी नहर ही थीं। लगभग एक-दूसरे के समानान्तर ही वे लोदी गई। उनमें उतना ही ठीक अन्तर रखा गया जैसा नहरों में होना वाहिए। मुक्ते स्मरण है कि मैं जब भारत के लिए नहर कहाँ-कहाँ हो, इसका विचार करने लगा तो जहां-जहां तहर खुदवानी चाहिए थीं वहीं एक-एक मूखी नहर का चिह्न दिखाई दिया।" इससे स्पष्ट होता है कि प्राचीन काल में भारत भर में अति योग्य स्थानों पर नहरों का जाल बिछा हुआ था। तभी तो 'सुजल भीर सुफल' ऐसे इस देश को स्थाति थी।

ऊपर लिखे उद्धरण से स्पष्ट है कि ठीक पुराणों में कहे अनुसार भागीरथ के महान् यत्नों से गंगा की धारा हिमालय की गोद से नहर खोदकर कालिघट्ट: (कलकत्ता) नगर के पास सागर में पहुँचाई गई। यह कितना विशाल इन्जीनियरिंग का प्रमाण है। इससे हमारी बात प्रमाणित हो जाती है कि अतीत में वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत जो वैज्ञानिक निपुणता का स्तर था उसकी बराबरी वर्तमान युग में भी नहीं हो सकी 意1

सन् १८०० में डॉक्टर फ्रांसिस बुकॉनॅन् (Dr. Francis Buchannan) नाम के आंग्ल बिहान् ने भारत के आंग्ल शासन के आदेश सेभारत की खेती और आधिक परिस्थित का सर्वेक्षण किया। वह तीन खण्डों में प्रकाशित हुआ। उसका भीर्षक है 'बुकॅनॅन् का मद्रास से प्रवास-प्रस्थान''' (Buchannan's Journey From Madras...) । वह सन १८०५ में लंदन से प्रकाशित हुआ। उसमें बुकॅनॅन् ने लिखा है कि

"कौडुतूह में देने ऐसी एक प्राचीन सिचाई योजना देखी जिसके लिए दक्षिण भारत सदा प्रसिद्ध रहा है। दो पहाड़ियों के बीच के अन्तर को बाँध द्वारा बन्दकर एक नदी को रोककर वहाँ एक महान् सरोवर बना दिया गया था। उसकी लम्बाई ७-८ मील घोर चौड़ाई तीन मील थी। इतनी भूगि जल से दक गई थी। उस तालाब से निकली अनेक नहरों द्वारा जो यानी निकलता वा वह सकाल पड़ने पर भी १० मास तक ३२ ग्रामों के सेतों की तराई कर नकता था। प्रकांट जाते हुए मैंने दूस रा एक (कृत्रिम बनाया गमा) तालाव देखा। उसका 'कावेरी P. K.' नाम है। वह आठ मील नम्बा घौर तीन मील चौड़ा होकर भासमन्त के विस्तीण प्रदेश को सिचाई की उपलब्धि कराता है। उससे मुक्ते अति प्रसन्तता हुई। वहाँ के लोगों की जीवनत्रका के अनुसार उन्हें जैसा, जितना जल लगता था वह सब जनता को उस सरोवर से मिला करता था।"

उसी प्रकार उत्तरी भारत में आगरा से २४ मील दूर सीकड़वाल राज्युतो को रम्य नगरी फतेहपुर सीकरी (अर्थात् विजयपुर सीकड़ी) बनी हुई है। वहीं उत्तानगंगा नाम की एक नदी थी। उस पर एक बाँध बाँध-कर उससे जो छह मील घेरे का सरोवर बनाया गया था उसी से फतेहपूर सीनरी को वियुस जल उपलब्ध कराया गया था, ठण्डक भी पहुँ चाई गई षो बौर उस नगरी को सुन्दरता भी प्रदान की गई थी। ऐसे अनिगनत उदाहरणों से प्राचीन दैदिक स्थापत्य विज्ञान कितना कुशल और जनप्रवण वा, गह प्रतीत होता है।

शाचीत बैटिक विज्ञान की विविध शाखाओं के मूल प्रवर्तकों के नाम को मत्त्वपुराण में पाए जाते हैं वे हैं — मृगु, अति, वसिष्ठ, नारद, मय, विश्वकर्ना, नग्निवत्, विशालाक्ष, परन्दर, बह्या, कुमार, नग्दीश, शीनक, धर्म, वामुदेव, अनिरुद्ध, शुक्र और बृहस्पति । उसमें दुर्ग निर्माणशास्त्र का दिवरण नारद शिल्पसंहिता में दिया गया है। International Academy of Sanskrit Research, मैसूर में उस ग्रन्थ की प्रति हो। मक्ती है। वर स्वतन्त्र भारत सम्बन्धित विद्याशाखात्रों में ऐसे-ऐसे त्राचीत बन्धों का श्रष्ट्ययन-श्रष्ट्यापन शुक् हो जाना चाहिए।

#### यद्धशास्त्र

युद्धशास्त्र पर प्राचीनकाल में विशिष्ठ, विश्वामित्र, जामदिग्न, भारद्वाज और उशनस् द्वारा लिखे संस्कृत प्रन्थ Punjab Oriental Series द्वारा प्रकाशित हुए हैं। विशव्छ ग्रीर विश्वामित्र ऋषियों ने जब स्वयं रामचन्द्रजी को युद्धशास्त्र सिखाया तो इस विद्या पर उनके लिखे ग्रन्थ होना स्वाभाविक ही है। वैश्वम्यायन का लिखा युद्धशास्त्र का ग्रन्थ Madras Manuscript Library में है। शारंगधर का भी एक प्रन्य वहाँ है। इसी विद्या-सम्बन्धी अन्य जात प्रन्थों के नाम है-विक्रमादित्य वीरेश्वरीयम्; कोदण्डमण्डन; राजा दिलीप का लिखा कोदण्डशास्त्र; वास्तुराज वल्लभ व बृहत् ज्योतिषाणंव (व्यंकटेश्वर प्रेस, मुंबई, द्वारा प्रकाशित)। यह तो केवल नमुनामात्र नाम हैं। ऐसे कई युद्धशास्त्र के ग्रन्थ संस्कृत में हैं। किन्तु हजारों नष्ट या लुप्त हो गए। जैसे-जैसे क्षत्रियों का साम्राज्य ग्रन्य देशों में ग्रीर भारत में नष्ट होता गया वैसे-वैसे उनके किले, बाड़े आदि में रखे अनेक ग्रन्थ शत्रुओं द्वारा लूटे गए, फाड़े गए या जला दिए गए।

रामायण, महाभारत और पुराणों में वर्णित वैदिक प्रणाली के राजकुमारों की युद्धणास्त्र सम्बन्धी शिक्षा उपरोक्त ग्रन्थों के सहाय्य से होती थी।

विशयानित्र आदि कई नाम विभिन्न पीढ़ियों में आते रहते हैं। इसके कारण दो थे। एक तो यह पा कि वे नाम पवित्र और प्रसिद्ध होने से प्रत्येक नई पीढ़ी में भी पुन:-पुन: रखे जाते थे। दूसरा कारण यह या कि इन प्राचीन ऋषियों के आक्षम की शिष्य परम्परा में मुख्य गड़ी पर बैठनेवाला प्रत्येक अधिकारी शिष्य विशव या विश्वामित्र ही कहलाता था।

### गुब्बारे एवं आकाशछव

प्राचीन काल में विमान-विद्या थी। उसी प्रकार ऊँचे उड़नेवाले गुच्यारे श्रीर उड़ते विमान से जिन छत्रों के सहास्य से बैमानिक या सैनिक प्रकार

में ब्लाग लगा देते वे पैराँगूट (parachure) भी वर्तमान समय जैसे प्राचीन काल में भी में । उनके सम्बन्ध में अगस्त्य संहिता के लान्त्रिक उद्धरण नीचे दिए जा रहे हैं--

जलनोकेव बानं यद्दिमानं व्योम्निकीर्तितं। कथ्यते । कौषेयमिति कृमिकोषसमूद्यतं सुरुवासूक्ष्मी मृदुरुवृत्तै झोतप्रोतौ यथाकमम्।। वंतानत्वं च लघुता च कीषेयस्य गुणसंग्रहः। कीग्रेयस्त्रं कर्तव्यं सारणा कुचनात्मकम्। छत्रं विमानादियुणं आयामादौ प्रतिष्ठितम्।।

अपर की पंक्तियों में यह कहा गया है कि विमान वायु पर उसी प्रकार चलता है जैसे जल पर नाव चलती है। तत्पश्चात् उन काव्य पंक्तियों में मुख्यारों धौर प्राकाशस्त्र के लिए रेशमी वस्त्र सुयोग्य कहा गया है क्योंकि वह बड़ा लचीला होता है।

गुल्वारों के बाबत की काव्यपंक्तियों का एक नम्ना नीचे उद्भृत है—

वायुर्वधक वस्त्रेण सुबद्धोयानमस्तके। उदानस्य लघुत्वेन विभ्यत्त्यकाशयानकम् ॥

बानी वस्त्र में हाईड्रोजन (उदानवायु) पक्का बांध दिया जाए तो उससे प्राकाश में उड़ा जा सकता है।

## द्वीर-तार-रज्ज

शाचीन कारलाने, उडान, सन्देशप्रेषण ग्रादि के लिए जो तार, डोर रजबु मादि लगते थे उनका उल्लेख संस्कृत ग्रन्थों में निम्न प्रकार है—

नवशिस्तन्नुभिः सूत्रं सूत्रं स्तु नवभिगुणः । गुणैस्तु नवभिपाणा रशिमस्तैनविभिभवित्। नवाष्ट्रसप्तषड् संस्थे रिवमिपरंज्जवः स्मृताः ॥

उनत क्लोक के प्रमुखार नी धागों का एक सूत्र बनता है। नी सूत्रों का एक गुण, नो गुणों का एक पाम, नी पाणों से एक रिंग और ६, ८, ७ या ६ रिक्रम भिलाकर एक रुक्तू बनती है। साधुनिक नौकाचलन सौर विद्युत्-बहुत, सन्देशबहुत पादि के लिए जो अनेक बारीक तारों की बनी मोटी केबल (cable) या डोर बनती है वैसी प्राचीनकाल में भी बना करती थी और उसे रज्जु कहा करते थे। रज्जु का ही साम्लभाषा में रणु उक्त रोप (Rope) ऐसा अपन्नंश हुआ है।

## वायुपूरण वस्त्र

प्राचीनकाल में ऐसा वस्त्र बनता था जिसमें वाबु भरा जा सकता था। उसके लिए रेशमी बस्य को ग्रंजीर, कटहल, ग्रांब, ग्रंथ, कदम्ब, मीराबोलेन (Myrabolane) वृक्ष के तीन प्रकार और दालें इनके रस या सत्व के लेप दिए जाते थे। तत्पश्चात् सागरतट पर मिलनेवाले शंख आदि और शकें राका घोल यानी द्रव सीरा बनाकर उसमें वह बस्व भिगीया जाता । फिर उस बस्य को मुखा देते थे । ग्रगस्त्यसंहिता के कुछ श्लोकों में ऊपर कही विधि वर्णित है। उनका नमूना नीचे पहें-

क्षीरद्रुमकदेवाभ्राभयाक्षत्वश्जलैस्त्रिभिः। त्रिफलोदैस्ततस्तद्वत्पाषयुर्वस्ततःस्ततः ॥ संयम्य शर्करासुक्तिचूर्णं मिश्रितवारिणां। सुरसं कुट्टनं कृत्या वासांसि स्ववयत्सुधीः ॥

# बंटरी (Battery) अर्थात् शतकुम्भी

तांबा तथा जस्ता के तारों से प्राचीन वैदिक वैज्ञातिक किस प्रकार णतकुम्भी (बैटरी) बनाते थे, उसका बर्णन निम्न श्लोक में देखें —

संस्थाप्य मृष्मये पात्रे तास्रपत्रं सुसंस्कृतम्। छादयेत णिखियीवेन चार्द्राभिः काष्ठ्रपांसुभिः ।। दस्तालोण्टो निघातत्वः पारदाच्छादितस्ततः। उत्पादयति तेन्मित्रं संयोगः ताम्रजस्तयोः॥ संयोगाज्जायते तेजो यम्मित्रमिति कथ्यते। एवं शतानां कुम्भानां संयोगः कार्यकृत्यमृतः ॥ मुसंस्प्टा च सुभगा घृतयोतिः पयोधरा। मृकं मृत्कुम्भी सर्वदा ग्राह्मा।

मोटर

कर्जा वा अक्ति-उत्पादन करने वाले यंत्र को आधुनिक यूरोपीय परि-भाषा में 'मोटर' कहते हैं। प्राचीन संस्कृत परिभाषा में 'मित्र' कहते थे। तो बदा भोटर जब्द 'मित्र' शब्द का ही विकृत उच्चार नहीं है ! संस्कृत में को 'ब' जोडचशर है, उसे बुरोपीय ग्रीर इस्लामी देशों में 'तर' उफे 'टर' ऐसे तोटा गया। यतः 'मित्र' का उच्चार 'मोटर' हुआ। संस्कृत वैदिकं परस्परा में सूर्य को भी 'पित्र' इसीलिए कहते हैं कि यह संसार चलाने के निए जो प्रसंद कर्या सोत लगता है वह हमें मूर्य से प्राप्त होता है। अतः पाधुनिक कास्यज्ञ बदि संस्कृत सील ने चौर बैदिक ऋचाओं पर समाधि-स्य सबस्या में एकाच मनत-चितन कर सकें तो उन्हें वेदों से उच्चतम बैज्ञानिक रहस्य प्राप्त होंगे । प्राजकल केवल दार्थानिक और आध्यात्मिक दृष्टि से ही बेदों का सध्ययन हो रहा है। किसी भी प्राप्ता का विद्वान् वैदों के लाभ तका लकता है भोर मार्गदर्शन प्राप्त कर सकता है यदि वह संस्कृत का पंडित हो और देदों की ऋचाओं को गुनगुनाते उनमें तस्लीन हो सके।

## धानुलेप

एक आतु पर दूसरे आतु का लेप चढ़ाना, इस किया को यूरोपीय परिचामा में 'इतक्ट्रोप्लेटिग' (electroplating) कहते हैं। प्राचीनकाल ने यह विद्या दसी पा रही है। उसके संस्कृत क्लोक नीचे देखें-

> कृष्टिमस्बर्णरस्त नेप: संस्कृतिरुच्यते। यवसारमयौ घानी सुधनतजल सन्निधी। पाच्छादयति तत्ताम् स्वर्णेन रचतेन वा ॥ मुदर्णनिष्तं तताञ्च शातकंभिमितिश्रुतम् । चित्तस्वर्णपुटेन ताखरजतं तत् गातक्भम् समृतम् ॥

## एंच मुखो

करर वहे बाजीन बैज्ञानिक उद्योगों के सम्बन्ध में जो भी ग्रंथ जात है उनकी मुक्ती तीन करों में Catalogus Catalogorum णीर्षक से T. Aufrecht नाम के एक यूरोपीय विद्वान ने प्रकाणित की है।

बैसे ही संथों का उल्लेख समय-समय पर कृष्णजी वभे के लेखों में घोर एन. बी. गट्टे के लेखों में 'शिल्पसंसार' नामक मराठी मानिक में प्रकाणित हए हैं।

नागपुर के रामनगर विभाग में २७६ क्रमांक के घर में रहने वाले गो० गो० जोशी ने भी बड़ी लगन से और बड़े कब्ट उठाकर उन प्राचीन यत्थों के सम्बन्ध में और जंग न लगने वाले प्राचीन लोहस्तंओं जैसे कई अन्य रहस्यों के बायत बड़ी उपयुक्त और महत्वपूर्ण जानकारी इकट्ठी कर उनकी एक व्यवस्थित सूची बनाई है-जो वे बड़े म्रात्मीयता से जो भी अभ्यासक मांगे उसका मार्गदर्शन करने में बड़ी उदारता धौर स्नेहभाव से काम में लाते हैं।

यूरोपीय देशों में भूगर्भ में लंबे मार्ग बनाकर जी ग्रंदरूनी रेलगाड़ियां दोड़ती हैं वैसा ही विज्ञानतंत्र प्राचीनकाल में भी उपलब्ध था। इसका प्रमाण हमें किले और राजमहलों से गुप्त प्रस्थान करने के लिए या कुमुक, रसद ग्रादि पहुँचाने के लिए जो भूगभंस्य सुरंग होते ये उनसे मिलता है। ऐसे अंदरूनी मार्ग बनाने वाली विद्या को 'घंटापय विद्या' कहते थे।

ग्रधिकांश प्राचीन मंदिर, महल, बाड़े, किले, नगर ग्रादि में ऐसे घंटापथ होते थे। उदाहरणार्थं सऊदी अरब के मक्का नगर में जो काबा नामक वैदिक तीर्थ क्षेत्र है, उसमें तो संदर्कनी मार्गों की मूलभूलैयां-सी बनी हुई है, वहाँ मध्य में शेषणायी विष्णु की महान् मृति थी। सन् १६७६ के नवम्बर मास में जब कुछ साहसी महादेवी पंच के घनु-यायियों ने कुछ दिनों तक उस केन्द्र पर कब्जा कर रखा या तद वे उन्हीं स्रंगों में मोर्चा लगाए लड़ रहे थे।

भारत के उत्तर प्रदेश प्रांत में संभल नगर में हरिमंडल नाम का ओ मंदिर परिसर है वह इस्लामी बाकमण से प्रव तक मस्जिद के रूप में प्रयोग हो रहा है। उसके परिक्रमा मार्ग में दीवारें खड़ी कर वहाँ के मुसलमानों ने कक्ष बना लिये हैं। वहीं दीवार का एक लंबा-सा भाग चुनवा कर बंद कर दिया दिखता है। वहीं से एक सुरंग उस पहाड़ी के घन्दर तट के बाहर निकल जाती है। कहते हैं कि उस सुरंग की इतनी चौबाई है कि पांच-छह

प्यस्वार एकसाथ दोई जा सकते थे। दक्षिण भारत को नेजाबुर रियायत के राजमहत्त से बाहर निकलने बाली एक सुरग है। अनी तंजाबूर के सरम्बती महाल नामक पत्रालय में प्राचीन विज्ञानतक के घनेक संस्कृत ग्रन्थ सुरक्षित, संग्रहीत हैं। उस क्रकालय द्वारा प्रकाशित प्राचीत ग्रन्थों की सूची का नाम 'यमलाष्टकम्' है

जो मृत्य देकर असीदी जा सकती है।

भारत के यन्य कई राजधासाद तथा किलों में सभी तक उन प्राचीन खंदों के भण्डार पर भण्डार पड़े हए हैं बर्चाप इस्लामी आजामकों ने हजारों बाबीन संस्कृत यंग जला डाले भीर पूरीगीय ब्राकामक उन संस्कृत ग्रंथीं को सुटकरस्वदेल ने गए। तथापि ग्रभी तक दरभंगा, जैसलमीर, जम्मू, नेपाल षादि प्राचीत हिन्दू-राजधानियों में प्राचीन वैदिक संस्कृत-ग्रन्थ विपुल माना में पहे हैं। ऐसे हीं ग्रन्थों की ले जाकर उनके सहाय से यूरोप खंड में बॉबिक ट्योगों का एक नवा युग शुरू हुआ। अभी तक भारत में कई -पाइचात्य राष्ट्रों की सनेक संस्थाएँ ऐसे प्राचीन सन्थ प्राप्त कर स्वदेश भेजने की होड़ में व्यस्त है।

#### वेधशालाएँ

विक्य में जब वैदिक साम्राज्य फैला था तब ग्रानेक प्रदेशों में वेध-कालाएँ बनी हुई वीं क्योंकि वैदिक जीवन-प्रणाली में प्रत्येक दिन के इत्लेक अण का क्योतियीय महत्त्व ध्यान में लेकर ही लोगों के व्यवहार बंधें होते हैं।

ऐसी वेधनानाएँ प्रनेक स्वानों पर बनी होती थीं। उदाहरणार्थ बाराणसो, जयपुर, दिल्ली, उज्जयिनी (यानी अवंतिका) लंका, समर्कंद, बुसारा, प्रतेनभौडिया, रोम, उपसाहा (स्वीडन देश में) इत्यादि । उन पर वैदिक वैज्ञानिक कार्य करते थे। उन्हीं से वैदिक विषय का पंचांग बना करता या। उसी के आधार पर सारे सामाजिक स्यौहार, अत आदि निविचत कियं जाते थे। पृथ्वी के गर्म में होने वाले परिवर्तन से संतरिक्ष तारों तक के परिवर्तनों का श्रष्टयम उन वेद्यमालाग्रों में होता था ग्रीर उनका मणितीय प्रध्ययन भी होता था। उससे किसान, मण्छिमार, नौका जलाने में लगे कमंचारी, पंचांगकतां प्रादि कड्यों का मागंदशंन किया जाता था। भूकंप, तूफान, अकाल, युद्ध आदि के बारे में भी अधिम सूचनाएँ मिला करती थीं।

ग्रमेरिका खंड में जो आदिवासी 'रेड इंडियन्स' (Red Indians) कहलाते हैं उनके पास भी प्राचीन बैदिक पंचांग के कुछ ग्रंश है क्योंकि वे प्राचीन नागवंशीय लोग हैं। वैदिक परम्परा में उनके देश की पाताल कहा जाता था वयों कि गोलाकार पृथ्वी में वे भारत की पृथ्वभूमि के तले हैं। भारत से पृथ्वी के आरपार यदि गड्ढा लोदा जाए तो वह अमेरिका में निकलेगा। रामायण आदि वैदिक कथाओं में छहिरावण, महिरावण पादि भी पाताल में राज्य करते थे ऐसा वर्णन मिलता है। वर्तमान युग में यद्यपि नागवंशीय रेड इंडियन्स गरीव, अजानी स्रोर िछड़े हुए प्रतीत होते हों, उनके प्राचीन महल, महान् मन्दिर, वेधणालाएँ आदि सवशेषों से वे प्राचीनकाल में बड़े वेभवणाली थे, ऐसा प्रतीत होता है। अक्तूबर १६६६ के Indian Express दैनिक के किसी अंक में (हो सकता है कि वही समाचार अन्य दैनिकों में भी आया हो) छपे एक समाचार में कहा गया था कि 'नव मेक्सिको' (New Mexico) देश में एक सहस्र वर्ष प्राचीन एक वेधशाला है जिसमें पत्थर पर खुदे पंचांगानुसार ऋतुमान और सूर्य के गतिचक जाने जा सकते हैं।

विशेष योजनानुसार खड़ी की गई तीन शिलायों के माध्यम से एक दीवार जैसे खड़े पहाड़ को चट्टान पर उत्कीर्ण प्रदीर्घ घाभारों पर पड़ने वाले सूर्य-किरणों से ऋतु ग्रीर सूर्य के गतिचक का पता लगता या। वर्त-भान Pueblo जाति के पूर्वज जो ग्रनासाभी (Anasazi) Indians कहलाते थे उनका बनाया हुआ वह पहाड़ी प्रस्तरीय पंचाग भा। सन् ४०० से १३०० तक वे बड़े प्रगत थे। तत्पश्चात् उनका पतन होना इतिहास का एक बड़ा रहस्य है। पहाड़ों पर बने विभाल भवनों में वे रहा करते थे। वे नदियों पर बाँध बनाकर उनसे निर्मित सरोवरों द्वारा खेतों की सिचाई भी करते थे। सैकडों मील लंबी सड़कें वे बनाते थे और उनका स्थापार भी बड़ा ब्यापक था। उनके बनाए पंचांग से उनकी वैज्ञानिक प्रशीणता का भी पता लगता है। मध्य अमेरिका के भभटेक घोर मय (Aziec and

XBT.COM.

Mayan) लोगों की सम्यता भी वैसी ही प्रगत थी।

हन जिलाकों के बीच में जो अंतर रखा गया था, उनमें जो सूर्य-किरण पहती उनसे वर्ष का सबसे छोटा और सबसे लंबा दिन जात हो बाता था। उस प्रस्तरी पंचांग से चन्द्र की गति और ग्रहणों का हिसाब भी

किया जाता था, ऐसे संकेत प्राप्त है।

प्रान्त भूमि (ग्रेट दिटेन) में जो स्टोनहेंज् (Stonehenge) नाम का प्राचीन स्वान है, वहां भी बड़ी मोटी जिलाएँ खड़ी हैं। यह भी एक वेध-काला थी। ऐसे पहाड़, प्रस्तर, इंटें, चूना आदि से वेधयंत्र बनाना यह बैदिक विज्ञान की खूबी है। भारत में वाराणसी, जयपुर, दिल्ली, उज्जैन प्रादि कई नगरों में वैसी प्राचीन वेधशालाएँ प्रभी भी खड़ी हैं। जब वैसी ही वेधशालाएँ प्रमेरिका भीर इंग्लैंड में हैं तो वह उन देशों में प्राचीन वैदिक सभ्यता का एक बड़ा प्रमाण है।

उस प्राचीन ज्योतियीय गणित के हजारों ग्रंथ दुर्लक्षित और उपेक्षित प्रवस्था में भारत में तो पड़े ही हैं किन्तु तिब्बत, बालिडीप और रोम नगर के पोप की वाटिका में भी पड़े हों तो कोई भ्राप्त्य की बात नहीं। ग्रॅकटेक, माया प्राटि नष्ट प्रयत जातियों की वर्तमान पिछड़ी ग्रवस्था से हमारे सिद्धान्त की पृष्टि होती है कि जैसे व्यक्ति के जीवन में सुख और दु:ख, बंधव प्रार गरीबी के दिन होते हैं वैसे ही विविध जातियों के जीवन में भी स्थित्यन्तर होते रहते हैं।

# वैदिक संस्कृति के कीर्तिमान

वैदिक संस्कृति के वेकोड़ कीतिमान मुख्यतः निम्न प्रकार के कहे जा

(१) डाका की मलमल जो इतनी बारीक सूत और बुनाई की होती की कि किसी बान की प्रदीर्घ चौड़ाई एक साधारण अंगूठी के मध्य से निकानी जा सकती थी।

- (२) चौदी-सोने की जरी से मुश्रोभित बाराणवी की देनवी साहिया।
- (३) इंग्लैंड में एक भारतीय द्वारा चलाया हुया बारीक सुइग्नों का कारखाना।
- (४) प्राचीन विश्व में स्थान-स्थान पर बने पिरॅमिड, तेजो महालय ग्रादि जैसे भव्य ग्रोर सुन्दर भवन।
- (प्र) स्पेन देश में बना प्राचीन राजगहत अतहम्या और कारडोल्हा नगर के भव्य मंदिर (जिसे गल्ती से इस्ताम-निमित समभा जाता है किन्तु जो इस्तामपूर्व हिंदू बैदिक बास्तुजिल्य है)।
- (६) चन्द्रलोक आदि की संतरिक्ष यात्राएँ।
- (७) अंतर्देशीय क्षेपणास्त्र ग्रीर ग्रन्थ विचित्र क्षमता के ग्रस्त्र ।
- (=) विविध प्रकार के विमान।

(६) तिशंकु जैसे उपग्रहों का प्रेरण।

- (१०) आयुर्वेदीय कुशल, आश्चयंकारी, सादी ग्रीर आत्यत्प शुल्क की चिकित्सा पद्धति।
- (११) योगविद्या के रहस्यमय कौणल।
- (१२) विश्व के समस्त मानवों का लाखों वर्ष तक लालन-पालन करने वाली एकमात्र सभ्यता।
- (१३) संस्कृत जैसी देवी भाषा जो सारे मानवों के ग्राचार-विचार-उच्चार का एकमैव स्रोत रही है।
- (१४) वेद जो एक समस्त ज्ञान का सांकेतिक, संक्षिप्त देवी गूड़ भण्डार है जिससे सारी विद्या और कलाओं के उच्चतम रहस्य जाने जा सकते हैं।

लोगों की उदासीनता और इतिहास की उयल-पुयल के कारण बैदिक संस्कृति के उस दिव्य, भव्य, विश्वप्रसार का इतिहास दुर्लक्षित रह गया है। जैसे की इ-मको ड़ें, दीमक ग्रादि ग्रच्छी वस्तुमों को नव्य कर देते हैं वैसे ही पराये धर्मों को स्वीकार करने वाले फित्र व्यक्तियों ने भी बैदिक संस्कृति को दबाने का और उसकी भरसक निन्दा करने का बड़ा प्रयत्न किया है। ईसाई और इस्लागी धर्म स्थापना से पूर्व सारे विश्व में ग्राय, सनातन, वैदिक, हिन्दू धर्म ही था तथापि इस्लामी और ईसाई विद्वान या XALCOM.

तो उस इतिहास को टाल जाते है या उसे विकृत कर वह कोई और घट-पटी-सी सभ्यता रही होगी, ऐसा गोलमाल बाला गोलमोल उत्तर दे देते हैं। शराबी लोग या बैदिक संस्कृति के निन्दक जान-बूभकर ऐसा प्रति-

पाइन करते हैं कि सोमरस एक प्रकार की दारू ही बी या शंकर के भवत-जनों को भंग खबक्य पीनी चाहिए। ऐसे-ऐसे कथनों से लोग जान-बूभकार या मनजाने बैदिक संस्कृति की निन्दा, मबहेलना या अवसूल्यन करते रहते हैं। केचारे वाचकों को ऐसे अूठे प्रचार से सावधान रहना चाहिए। दैदिक संस्कृति में किसी प्रकार का दुराचार या व्यसनाधीनता कभी सहन नहीं किए जाते।

# वैदिकजन वड़े ज्ञानी और सदाचारी थे

वर्तमान समय के उच्च शिक्षा प्राप्त लोग जिन तथ्यों को उच्चतम कोछ-निष्कषं सममते हैं वे प्राचीन वैदिक संस्कृति में सामान्यजनों के नित्य बोलवाल के मंग बन गये थे। उदाहरणायं, लगभग १०० वर्ष पूर्व सूरो-पीय लोग समभते थे कि केवल पृथ्वी पर ही जीवसृष्टि है। इसके विपरीत बैदिक संस्कृति में पने अजिक्षित नौकर-नाकर भी ईश्वर को अनन्तकोटि इह्याण्डनायक कहते या रहे हैं। उच्चतम पाण्चात्य वैज्ञानिक भी अब कहने लगे हैं कि विश्व में हमारी पृथ्वी जैसे अनेक ग्रहों पर जीव सृष्टि हो सकती है।

बैदिक परंपरा में अनेक पुगों का जीवनसक ४३२०० लक्ष वर्षों का माना है। धर्मरिका को Laboratory of Chemical Evolution के प्रमुख डॉक्टर पोल्नेमपेस्ता का वक्तव्य जो जून १७, १६८० के समाचार पत्रों में खपा या उसमें वे कहते हैं कि योनलैंड प्रदेश (Greenland) में पाए चिहाँ से उनकी संस्था के संगोधकों ने यह निष्कार्य निकाला कि पृथ्वी की बहुमें बितनी पुरानी है उतनी ही जीवस्पिट भी प्राचीन है। उन बहुानों की सनुमानित भागु ४३६०० लक्ष वर्ष होगी।"

बद पाठक स्वयं देखें कि प्राचीनतम वैदिक हिसाब और प्राधु-विकत्य पात्र्यास्य मास्त्रियों का हिसाब सगभग एक ही है। तथापि उसमें नी को ४०० सक वर्षों का भंतर है वह पारवात्य भास्त्रज्ञों के हिसाब की गलती ही होनी चाहिए। क्योंकि पाण्चात्य शास्त्रज्ञों के सनुमान कभी कुछ, कभी कुछ ऐसे डाबांडोल या स्रनिष्चित से होते है। इसके विषरीत वैदिक हिसाल किसी व्यक्ति के अनुमान पर आधारित न होकर बैदिक परंपरा में आरम्भ से पीढ़ी-दर-पीढ़ी की परम्परा से चलता आ रहा है।

सौ वर्ष पूर्व के पाण्चात्य विद्वानों का सनुमान था कि पृथ्वी पर जीव लगभग ६००० वर्षों से जी रहे हैं। अब उनके विद्वान् मानते हैं कि जीव सो ४३६०० लक्ष वर्ष से पृथ्वी पर रह रहे हैं। कहाँ ६००० वर्ष और कहां ४३६०० लक्ष वर्ष ! बैदिक संस्कृति के वैज्ञानिक-तथ्य कभी ऐसे ब्रटपटे या ऊटएटांग नहीं थे।

पाश्चात्य भौतिक जास्त्री अभी-अभी कह पाए हैं कि अन्तरिक्ष के समय का नापन पृथ्वी के समय नापन से बिल्कुल भिन्न है। अन्तरिक्ष में सैर करने गया पृथ्वी का मानव समभेगा कि पृथ्वी से प्रस्थान किए उसे दो-चार दिन ही हुए हैं किन्तु प्रत्यक्ष में वह जब लौटेगा तो उसे पृथ्वी पर कई पीढ़ियां बीती हुई दिखाई देंगी। वैदिक कथाओं में भी यही तथ्य कहा गया है कि अन्तरिक्ष-यात्रा से लौटनेवाले पृथ्वीस्थ मानवों को पृथ्वी पर कई सदियाँ बीत जाने का अनुभव होता है।

जो अमेरिकी चन्द्रमा पर उतरे थे उन्हें उनके नियन्त्रक वैज्ञानिकों ने यह कहा कि चन्द्रमा की मिट्टी स्नादि पृथ्वी की मिट्टी जैसी ही होगी क्योंकि उनका अनुमान था कि चन्द्रमा और पृथ्वी एक ही गाले के दो टुकड़े होंगे। चन्द्रमा से लौटनेवाले व्यक्तियों ने बतलाया कि चन्द्रमा की मिट्टी पृथ्वी की मिट्टी से पूर्णतया भिन्त है। सारे सम्बन्धित अमेरिको वैज्ञानिकों का कीमती समय उस मुद्दे की पड़ताल करने में व्यर्थ गया। यदि वैदिक विज्ञान से उनका परिचय होता तो अनुमान करने की कोई आवश्यकता नहीं पड़ती । सामान्य बैदिक परिभाषा में बुध को चन्द्र का पुत्र और मंगल को मूमिपुत्र कहा जाता है। इससे स्पष्ट है कि चन्द्रमा सौर बुध की मिट्टी में समानता होगी। उसी प्रकार मंगल और पृथ्वी की मिट्टी में समानता होगी। यह दूर के महों के जटिल संशोधन की बात होते हुए भी उस तथ्य को वैदिक परम्परा के सामान्य जन तक उसे जानते हैं।

अब विविध नक्षत्रों के नाम देखें। यूरोपीय जन जिन नक्षत्रों को

XALCOM:

Great Bear फीर Little Bear कहते हैं वह ऋक्ष यानी रीछ यानी भालू बैदिक ज्योतिय के दिए हुए नाम हैं। वैदिक नाम को Bear कहकर

भनवादित किया गया है। यूरीपोशों में भन्य दो नक्षत्रों के नाम Canis Major व Canis Minor यानी बड़ा श्वान (कुत्ता) स्रोर छोटा श्वान कहे जाते हैं। उनकी वर्णमाला में 'C' श्रक्षर का उच्चारण स, श्राया व होता है। तथापि कई कर्दों में वे 'K' ग्रक्षर के स्थान पर 'C' अक्षर ही लिखकर उसी का उच्चारण क करते हैं। तदनुसार कॅनिस् मेजर और कॅनिस् मायनर नामों में यदि 'C' पक्षर का मूल उच्चारण 'स' है यह बात ध्यान में रखी काए तो वह श्वान बड़ा और श्वान खोटा ऐसे संस्कृत शब्द ही होने का परिचय मिलता है। उसी भाषार पर कुत्ते के लिए जो छोटा निवासस्थान बनावा जाता है, उसे मान्त भाषा में केनेल (Kennel) कहा जाता है, जो बास्तव में 'क्वानल' ही है, यह बात ऊपर दिए विवरण से सिद्ध होती है। नवब्रहों में से एक को वैदिक परम्परा में 'गुरू' यानी 'बड़ा' कहा गया है। सारे ग्रहों में दही सबसे बड़ा, मोटा, विस्तीण होने के कारण 'गुरू' यह इसका नाम सार्थक है। बैदिक-विज्ञान घटपुच्च कोटि का था और वह भी प्राचीनतम काल में, इसका 'गुरू' यह महत्तम ग्रह का नाम बड़ा प्रमाण है।

मित का संस्कृत नाम है शनैश्चर: यानी धीरे चलने वाला। यह नाम मी बड़ा प्रचेपूर्ण है क्योंकि नवग्रहों में सूर्य की एक परिक्रमा करते-करते शनि को तीस वर्ष लगते हैं। यह बात भी एक बड़ा वैज्ञानिक तथ्य है को प्राचीनतम काल से वैदिक परम्परा में सामान्य से सामान्य व्यक्ति को भी जात है। तथापि कदाचित् पाश्चात्य परम्परा में पले उच्चविद्या-विमुप्तिजनों को भी वह पता न हो।

वैदिक परम्परा में एक नक्षत्र का नाम है ज्येष्ठ । वहीं अपने एक मास का भी नाम है। प्रमुख उच्चारण में उसे 'जेठ' भी कहा जाता है। उसकी मर्ब है आयु में बढ़ा। 'जेठानी' का वही अयं है। यूरोपीय लोग उसे Autaces कहते है जो स्वयं तारका शब्द का अपश्लंश है। उस तारका के सम्बन्ध में पेंट्रिक मूर (Patrik Moore) ने अपने ग्रन्य The story of Astronomy (यानी सगोल ज्योतिय की कथा) में लिखा है कि "बह

ज्येष्ठ (ग्रन्तारिस) नक्षत्र बड़ा बृद्ध हुग्रा बला है।" यहाँ भी हमें देखने को मिलता है कि वैदिक ज्योतिष के प्रनादि सिद्धान्त प्राधतन् पाश्वात्य वैज्ञानिकों को भी ज्यों-के-त्यों मानने पड़े हैं।

पाण्चात्य प्रणाली में चन्द्रमा के दागों की आकृति एक मनुष्य और दो खरगोशों जैसी मानी जाती है। इसका मूल भी वैदिक संस्कृति में ही है। बैदिक परम्परा में चन्द्रमा को 'शिशः' कहते हैं भीर खरगोश को 'शशकः' कहते हैं। चन्द्रमा के रथ में दो खरगोश जोते हुए बतलाए जाते ₹.1

चन्द्रमा को पाश्चात्य परम्परा में 'मून' (moon) कहते हैं। यह 'मन' जब्द का अपभ्रंश है। फलज्योतिष में चन्द्रमा मानव के मन का द्योतक होता है। चन्द्रमा की कला जैसी बढ़ती या घटती जाती है मानवी मन के विचारों में अनुकूल-प्रतिकूल परिवर्तन होता रहता है। 'मन' पर नियन्त्रण रखने वाला इसी अर्थ से आंग्ल भाषा में moon (अर्थात् मन) यह संस्कृत नाम ही कायम है।

वैदिक प्रथा में 'सोम' यानी 'चन्द्र का बार' इस अर्थ से सोमवार नाम पड़ा है। पाश्चात्य परिभाषा में भी उसका Monday पर्थात मन-दिन दानी चन्द्रवार उर्फ सोमवार यही नाम स्थिर है।

ऊपर दिए विवरणों से दो बातें स्पष्ट होती हैं कि खगील ज्योतिष का उच्चतम ज्ञान वीदिक परम्परा में अनादि काल से उपलब्ध है। और दूसरी बात यह कि वही ज्ञान ठेट संस्कृत नामों सहित यूरोपीय परम्परा में ज्यों का-स्यों चला थ्रा रहा है। यह तभी हो सकता था कि ईसाई बने हुए वर्तमान यूरोपीय लोगों के पूर्वज प्राचीन वैदिक-संस्कृत गुरुकुल में ही शिक्षा पाए हो। क्या वैदिक परम्परा के प्राचीन विश्वप्रसार का यह एक और ठोल प्रमाण नहीं है ?

प्रत्येक धार्मिक विधि में बैदिक परभ्परा में यजगान को संस्कृतभाषा में एक संकल्प का उद्बोध करना पड़ता है। उसमें स्वकुल के इतिहास का क्षीर सारे विश्व के इतिहास का संक्षेप में परीक्षण किया जाता है। प्रति-दिन सारी पृथ्वी पर कृतयुग से भागतक के इतिहास का पूरा ब्यौरा संक्षेप में प्रत्येक यजमान से प्रत्येक धार्मिक विधि में संकल्प के रूप में दोहराते

XOLGOME

रहना कितनी धमोल परम्परा है। कृतवृग से घाज तक सर्वत वह बराबर इतती का रही है। मानवों के इतिहास की पूरी ताली सदा ताजी और मुलोद्गत रकता इस प्रधा का मूल उद्देश्य है। सारे इतिहासक्रम को लोगों के मन में जीवित रक्तनेवाली यह वैदिक प्रधा विश्व में बेजोड़ है। उसीके बाधार पर हम यह भी कह सकते हैं कि वैदिक इतिहास की धारा उस सकत्य द्वारा सर्व मानवों की समृति में अखण्ड बहती रखी गई है।

उस संकल्प में यजमान कहता है कि मैं फलाने का पुत्र, फलाने का वीव क्षीर कलाने का प्रयोत । श्रीमद्भगवती महापुरुषस्य विष्णोराज्ञया प्रवर्तमानस्य सदा बहुम्मो दितीय पहराधे विष्णुपदे श्रीम्बेतवाराहकल्पे वैवस्वतमन्दन्तरे ग्रप्टाविणतित्तमे युगचतुष्के कलियुगे प्रथम चरणे जम्बू-द्वीपे भरतवर्षे भरतवर्षे दक्षिणापये रामक्षेत्रे बौद्धावतारे दण्डकारण्ये देशे गोदावयाः दक्षिणे तीरे वालिवाहनशके "ग्रमुकनामसँवत्सरे "ग्रमुकायने ः समुक-ऋतौ ः समुकमासे ः ः समुकपक्षे ः ः अमुकतियौ ः ः अमुकवास रे ः ः अमुकदिवस नक्षत्रे "प्रमुकयोग "प्रमुक करणे "प्रमुकराणिस्थितवर्तमाने चन्द्रे समुकराणिस्थित श्री सूर्वे समुकराणिस्थिते श्री देवगुरी शेषेषु ववायव राणिस्थानस्थितेषु सत्सु एवंगुणविशेषेण विणिष्टायां शुभपुण्य-तियो नकलकास्वपुराणोकतक्षलप्राप्त्यर्थ-सह फलाना-फलाना धार्मिक बन यह विधि कर रहा है।

मानवी सृष्टि का जो ४३२०० लक्ष वर्षों का गतिचक बताया गया है उसमें से सभी साधा भी नहीं हुआ है। वैदिक कालगणना के अनुसार इनमें से १,६७,२६,४६,०८६वें वर्ष में हम चल रहे हैं। वही वैदिक काल-मधना सारे विज्व में मानी जाती थी जब ईसापूर्व समय में सर्वत्र वैदिक कुक्कुलिका, वैदिककासन और वैदिक-समाज-जीवन प्रचलित था।

# ईसापूर्व कालगणना

बर्तमान बाल में विषय में पाश्चात्य ईसाई लोगों का वर्चस्य होने के कारण उन्होंने एक ईस्बी शक चला लिया है। उसी के अनुसार अभी इंस्वी शक का १६=६वा वर्ष चल रहा है। वर्तमान इतिहास में सारी पाण्यात्य काल-गणना ईसा को केन्द्र मानकर ईसा-जन्म को इतने वर्ष शेष के जब (B. C.) ग्रीर ईसा-जन्म के पण्यात् इतने वर्ष (A. D.) हो जाने पर-ऐसा सारी घटनाग्रों का काल-संकेत उल्लिखित होता गणना का एक बड़ा दोष यह है कि ईसा का जन्म कौन से बर्ष में हुआ इस मुद्दे पर ईसाई लोगों का ही स्वयं एक मत नहीं है। बैसा मतभेद रहने का एंक मुख्य कारण यह है कि ईसा स्वयं एक काल्पनिक व्यक्ति है। ईसामसीह अर्थात् जीजस काइस्ट नाम का कोई व्यक्ति हुआ ही नहीं। हमने इसी ग्रन्थ के एक स्वतन्त्र प्रकरण में उस प्रश्न की पूरी चर्चा की है। जी व्यक्ति कभी हुआ ही नहीं, उसका जन्मदिन निराधार प्रतीत होना स्वाभाविक 書工

ईसा से पूर्व जो कालगणना के विविध माध्यम थे वे कृतयुग में सृष्टि की उत्पत्ति से कृत शक की गणना होती थी। तत्पण्चात् त्रेता, द्वापर भीर कलियुग के उनके अपने आरम्भ से कालगणना होती थी। हाल में क्योंकि कलियुग चालू है अतः कलियुग के इतने वर्ष बीत चुके ऐसा उल्लेख होता है। उस कलियुग के अन्तर्गत युधिष्ठिर शक, विक्रम सम्बत्, शालिबाहन-जक, शिवराज्याभिषेक शक आदि प्रचलित हए।

# शक चालू करने का अधिकार किसे है ?

भ्रव प्रश्न यह उठता है कि क्या कोई भी राजा अपने अधिकार की शक्ति से स्व-नाम से नया शक-सम्बत् घोषित कर सकता है ? तो उस प्रश्न का उत्तर है 'नहीं'। वैदिक परम्परा में वही शासक अपने नाम से नया सम्वत् आरम्भ कर सकता है जो दारिद्रहारकः होगा। जिसके शासन में कोई भूखान मरता हो और किसी प्रजाजन को ऋण न लेना पड़ता हो। यदि किसी को अचानक किसी अन्य व्यक्ति से धन मांगने की भावश्यकता पड़ी तो सरकार वह कर्ज स्वयं चुकाती। ऐसी प्रादर्श संस्कृति में प्रत्येक मानव प्रातः ४-४ १ बजे उठकर ग्रपना दैनन्दिन कार्यक्रम ग्रारम्भ कर देता चाहे वह शूद्र ही क्यों न हो। चाय, कॉफी, भौग-गांजा, घू स्रपान मादि व्यसन वर्ज्य थे। सारे गोसेवा करते थे भीर गोदुग्ध पीते थे। कीट-नाशक द्रव्य, गोमूत्र, गोबर, कड़वा नीम भादि से बनाए जाते थे। प्रत्येक उदीयमान दिन का विशेष आध्यात्मिक महत्त्व समक्तर सारे लोग उस

दिन के विशेष पूजापाठ, प्रार्थना, जप, पठन, चिन्तन, मनन, गायन धादि में बड़ी लगन और उत्साह से भाग लेते। इसी कारण कभी कोई छुट्टी नहीं होती यो। यात्रा भी एक धार्मिक कार्य माना जाता था। बचपन से ही निजी भानारधमं में मन्त रहने के कारण अपराध या व्यसनाधीनता नगण्य होतों थी। सारे खीवन के प्रत्येक दिन में एक नथा आध्यारिमक आनन्द ग्रीर उल्लाह भरा होता वा।

# भारत सारे विश्व को नौकाएँ बनाकर देता था

वह विश्वव्यापि वैदिक संस्कृति अब केवल भारत में ही रह गई है बबोंकि वहाँ उसको प्राचीन उड़ है। एक दिशाल बटबृक्ष की शाखाएँ पर्ण-नंभार और छाया को तरह वह वैदिक संस्कृति जब सारे विश्व में फैली की तब सातों समुद्र पार सारे प्रदेशों से सम्पर्क रखने के लिए भारत में ही सब प्रकार के बहाज (नौका) बनाकर देश-प्रदेशों को दिए जाते थे। इसी कारण यूरोपीयों का Navy शब्द संस्कृतमूलक है। वे उस शब्द का उच्चार 'वेस्ही' करते हैं जो गलत है। वह 'नावि' ऐसा संस्कृत शब्द हैं। नौ, नौका, नाब, नाबी ऐसे उसके भिन्न रूप होते हैं।

Murrays Handbook of India and Ceylon (सन् १८६१ का प्रकाशन) में उल्लेख है कि "सन् १७३५ में सुरत नगर में आंग्लद्वीप के बिटिश रेस्ट इण्डिया कस्पनी के लिए (भारत में) एक नौका बनाई गई। एक बंबेज यदिकारी मुम्बई से उस नौका का सर्वेक्षण करने गया। वहाँ के कारहाने का एक निरीक्षक लोजी नासरवानजी नाम का था। उसकी कार्षकुणनता से वह अग्रेज इतना प्रभावित हुआ कि वह उस भारतीय को अम्बई चलकर मांग्लों की नौकरी में लग जाने को प्रवृत्त करता नहा। तब से अब तक वहाँ (मुम्बई में) दो पीढ़ियों तक बम्बई के नहार का कारसाना पूर्णतया लोजो कुल की निगरानी में ही रहा। सन् १००१ में नौड़ी के दो पीत्र (पोते) फामजी माणिकजी और जमशेदजी बहुधनजी उन कारखाने में काम करने लगे। उन्होंने ६००-६०० टन बजन की दो नौकाएँ बनाई। उनके पश्चात् उनके पुत्र वहाँ कार्य करने लगे। सन् १८०२ में जमशेदजी ने ईस्ट इण्डिया कम्पनी के लिए कॉर्नवालिस (Cornwallis frigate) नाम की युद्ध-नौका बनाई। उससे ब्रिटिश अधिकारी इतने प्रसन्त हो गए कि उन्होंने ब्रिटिशों के मुस्बई केन्द्र की युद्ध 'काएँ बनाते रहने का कार्य उस भारतीय कारलाने पर सौंपा। उस व्यवस्था के अन्तर्गत जो प्रमुख युद्ध-नौकाएँ बनीं वे थीं-Minden-७४ (सन् १८२० में), कॉनंबालिस-७४ जो १७४५ टन वजन की थी, मलाबार-७४, सेरिंगपटनम् (जो श्रीरंगपट्टणम् का विकृत रूप है) स्रादि

की कई नौकाएँ बिटिश लोग भारतीयों से बनवाकर खरीदते रहे। ुनमें गॅंजेस्-६४ (यह गंगा भव्द का विकृत उच्चारण है), कलकत्ता-६६ (जो कालिघट्टः का विकृत रूप है) और मियामी-८६ (Miami)। यह श्रांकड़े उन नौकाओं पर जितनी तोपें रखी जाती थीं, उनके हैं। सारे जहाज भारतीय सागवान लकड़ी के थे। ब्रिटिश स्रोक वृक्ष की लकड़ी से भारतीय सागवान चार-पांच गुना अधिक टिकाऊ था। लोजी कैसल (Lowji Castle) नाम का १००० टन भार का जो व्यापारी जहाज भारत में बनाया गया था वह लगभग ७५ वर्ष तक सागर पर गमनागमन करता रहा।

एक ब्रिटिश नौका सीहार्स (Seahorse) १६ वर्षीय Nelson (नेल्सन्) नाम के युवा अधिकारी के नेतृत्व में सन् १७७५ में मुम्बई आई थी। तस्बई में बने जहाज बड़े पक्के, टिकाऊ और सुन्दर होते थे। यूरोप में उस समय बने जहाज भारतीय जहाजों से बहुत निकृष्ट थे। भारतीय नौकाओं की लकड़ी इतनी अच्छी होती है कि उनसे बनी नौकाएँ ५० से ६० वर्ष तक लीलया सागर संचार करती रहती हैं।" (सन्दर्भग्रन्य-Travels in Asia and Africa, by Abraham Parsons, 1808, Longmans, London) 1

ऊपर दिए उद्धरण से प्रत्येक भारतीय को गर्व होना बाहिए कि हमारी वस्तुएँ बड़ी अच्छी होती हैं और हमारी विद्या मीर वायंकुणनता जगनमान्य और जगद्वंद्य थी। प्रदीघं परवशता में भारत लुट जाने से अपना आत्मविश्वास, आत्मगौरव और कार्यकुणलता सो देंठा है। वर्तगा हालत तो यह है कि भारतीय लोग पराए माल को ही सर्वोत्तम समभ

लगे है। हम क्या से घौर क्या बन गए। हमें बही प्राचीन प्रवीणता पुन: प्राप्त करने के लिए कितने घथक प्रीर निण्वसी महत करने होगे। वे वाचीन वंदिक पादनं भीर लक्ष्य प्रत्येक भारतीय के मन में विठाने होंगे। ऐसे हो मार्गदर्णन के लिए इतिहास पढ़ा जाता है। वर्तमान शासक अपने स्वाबं कोर दुव्यंबहार में मस्त हैं। काणा है आगामी णासक उस उज्ज्वल वैदिक परम्पना के इतिहास से कुछ सबक सीर्लेग ।

# आर्यसंस्कृति के अधीक्षक-'द्रविड़'

भारत के दक्षिण भाग में रहने वाले कन्नड़ी, तेलुगु, तमिल और मल-याली लोगों को द्रविड़ कहा जाता है। यूरोपीय ईसाई लोगों ने ऐसा भ्रम फैला रखा है कि आयं कोई गौरवर्णीय लोगों की जाति थी, जो भारत में धाकामक बनकर आई श्रीर उसने उत्तर भारत में रहने वाले श्यामवर्णीय द्रविडों को खदेड़कर कन्याकुमारी की दिशा में जाकर दक्षिणभारत में बसने पर विवश किया। यह एक बड़ा भ्रम है।

ग्रायं किसी जातिविशेष का नाम नहीं। वह तो एक संस्कृति या समाजव्यवस्था है। उसे मानकर उसके नियमानुसार जीवन व्यतीत करने वाले सारे आयंधर्मी, या वैदिक प्रणाली के, सनातन धर्मी या हिन्दू कहलाते हैं। उदाहरण-जो वेदपठन, उपनिषदों का दार्णनिक ज्ञान, महाभारत-रामायण गोपूजन, कर्म सिद्धान्त षोडश संस्कार ग्रादि में श्रद्धा रखते हैं उन्हें आर्य कहा जाता है। हमारे भारतीय द्रविड़ तो पूर्णतया आर्यधर्मी होते हैं। तथापि पाश्चात्य गोरे ईसाई विद्वानों ने अज्ञानवश या कुटिल हेतु से ऐसा ढोल पीटा कि भार्य नाम की एक जाति वी जिसने द्विड़ों से खुल किया । वर्तमान अधिकांश विदान् उस पाश्चात्य प्रणाली में पले-पोसे होने के कारण वहीं भूठा सिद्धांत दोहराते रहते हैं।

पाठक उससे सावधान रहें। हब्शी, मंगोल ग्रादि किसी भी जाति का व्यक्ति यदि वैदिक समाजपद्धति के अनुसार जीवन-यापन करे तो वह अग्यंधर्मी कहलाता है। भारत के द्रविड़ तो पूरे कर्मठ आयंधर्मी हैं न कि मार्यधर्म के शत्रुया विरोधक। ग्रीर तो ग्रीर सारे विश्व में मार्यधर्म का अधीक्षण, निरीक्षण, व्यवस्थापन ग्रादि करने वाला वर्ग द्रविड कहलाता है। 'द्र' यानी द्रष्टा, भौर 'विर' यानी 'जाननेवाला' या जानी यानी ऋषि मृति।

XAL.COM

गह इबिड सोग केवल भारत में ही नहीं ग्रापितु सारे विश्व में वही भूमिका विभावे थे। भतः वृरोप में भी द्रविड थे। उन्हें कृ इह (Druids) कहा जाता है। प्रदेशभिन्तता के कारण ही दविड़ व डूड्ड ऐसी उच्चारभिन्नता स्ट हुई है। दास्तव में दोनों की भूमिका एक ही थी। दोनों वंदिक समाज के प्रशीक्षक, मार्गदर्शक, व्यवस्थापक ये। अतः आसं भीर इविड परस्पर पूरक संजाएँ हैं।

यरोप में शिवसंहिता

हालांकि बूरोप की सारी जनता बतंमान समय में धपने आपको ईज़ाई कहती है स्थापि उनमें प्रत्येक प्रदेश में छोटे-छोटे गुट अपने आप की 'हुइड' कहते हुए सपना भिन्न प्रस्तित्व घोषित करते हैं। तथापि उनमें गुप्तता की एक प्रया चली आ रही है। इसका कारण यह था कि लगभग ६०० वर्षों तक निर्मन अत्याचार और दहशत के माध्यम से जब दक्षिण से उत्तर तक ईसाई धर्म फैलाया गया तब कई ऋषिमुनिगण चपने चापको बाहरी दृष्टि से ईसाई कहलाकर गुप्त रूप से आर्थ-सनातन-हिन्दू-बेदिक धर्म पर निजी श्रद्धा कायम रखे हुए हैं। इनकी एक विशिष्टता बह है कि वे नूर्यपूजक है और निजी भाषा में गायत्रीमंत्र का अनुवादित उच्चारण करते हैं।

बिधमान यूरोप में डूइडों को डरने का श्रव कोई कारण नहीं। नमापि पुष्तता उनके संघटन का एक इतना अभिनन अंग वन गया है कि वर्ष में बार-पांच बार डूड़डों के यह छोटे-छोटे गुट किसी मैदान में इकट्ठे होकर प्रवर्ग-प्रवर्ग भाषा में स्तवन करके फिर यकायक ग्रजात हो जाते हैं। इनसे बाद करने पर भी वे प्रथना पूरा पता नहीं बतलाएँगे। उनकी संस्था के नाम का फनक कहीं लगाया नहीं जाता। तथापि सूर्यपूजन-स्तवन के दिन उनके संपर्क कर प्राणे थोड़ा-योड़ा मेलजील रखा जा सकता

उनके पंच की छपी सूर्यस्तवन खादि की छोटी-छोटी पुस्तिकाएँ हैं। वनमें णिवसहिता नाभ की एक पुस्तक है। केवल नाम ही नाम वैदिक नंस्कृत क्षेत्र रह गया है। बाकी ग्रंदर तो कुछ उनके ही उल्टे-सीधे अनुवाद

की यूरोपीय सूर्य प्रार्थनाएँ होती हैं। एक मूर्यपूजन के दिन मैंने लंदन में सन् १६७७ में इ इडों से सम्यक किया था। उनकी प्रस्यवृत्ती में 'जित्र वंदिता' नाम पढ़कर में विकित रह गया। तथापि वह जिबसंदिता उस समय अन्-प्लब्ध यी। सारी प्रतियां बिक चुकी थीं या वट चुकी यी। उसकी नीम सीमित होने के कारण उन्होंने उसका पुनर्मंद्रण नहीं किया था। तयापि अन्य संशोधक उस पुस्तिकाका पता लगाएँ और मूल प्राचीन संस्कृत शिवसंहिता यूरोप में किस अकार खंडित, विक्वत, बृटिन, प्रतुवादित होत-होते सुकड़कर वर्तमान पतली यूरोपीय दूइडों की णिवसंहिता में परि-वतित हुई इसकी बारीकी से मोध करें।

प्राचीन संस्कृत वैदिक साहित्य इस प्रकार यूरोप में केवल गीर्षक के इस में ही गोष है। उदाहरण-बेद की समृति यूरोप में 'एड़ा' नाम से कायम है। किन्तु 'एड्।' शीर्षक के ग्रन्थ में कुछ बौर ही जनअतियाँ मर दी गई हैं। जब किसी ऐतिहासिक स्थान पर एकाब नारियल गढ़ा हुआ मिल जाए तो उसके अंदर की गरी लारी नष्ट हो जायेगी और केवल ऊपरी कठिन भाग रह जाता है। वही हाल इतिहास के उपल-प्यल में प्राचीन प्रन्थों का हो जाता है। इनके अंदर का ब्योरा नब्द होकर शीर्षक ही भीषंक रह जाता है।

यूरोप के डूइड लोग अपने आपको अन्य ईसाइयों से भिन्न तो सम-भते हैं किन्तु वे किस प्रकार से उनसे भिन्न हैं और भिन्नता की स्मृति क्यों रखे हुए हैं यह वे नहीं जानते। इस समस्या का उत्तर हम दे सकते हैं। प्राचीन काल में यूरोप में इन लोगों के पूर्वज ही वहाँ के वैदिक समाज का व्यवस्थापन करते थे। वे उस समाज के नेता ग्रीर अधीक्षक थे। उस पद की जिम्मेदारी उनकी पारम्परिक स्मृति शेष रहने के कारण वे अभी तक ड़ूइड भूमिका की वह प्राचीन स्मृति जागृत रसे हुए हैं।

भारत के द्रविड़ों के मन में भी ग्रांग्ल शासकों ने कई विकृत कल्पनाएँ अज्ञानवश या जानब्भकर भर दी है। अतः कई द्रविड महत्वाकांको नेता द्रविड़ों का भिन्नत्व सिद्ध करने के लिए भारत के यूरोवीय शत्रुओं द्वारा रटाए गए कई मुद्दे दोहराते रहते हैं। जैसेकि "आर्य नाम की एक कोई गर्विष्ठ जाति थी। वह भारत के पार रहती थी। भारत में तो बनादि काल

से इविड नोग हो रहते थे। वोरे पार्व लोगों ने सैनिक आक्रमण द्वारा हमकी बिष्य के दक्षिण में भया दिया और स्वयं उत्तर भारत में फैल गये। अतः उत्तर और विकण भारतीयों के जारीरिक रंग और भाषाएँ भिन्न हैं। दक्षिकी दक्षिक भाषाओं का कोई परस्वर सम्बन्ध नहीं है। संस्कृत भाषा भीर बैटिक संस्कृति भागों ने द्रविड़ों पर सादी। उसके बदले में द्रविड़ों ने भी किसी प्रकार से किवपूरन प्रायों पर लाद दिया। वैसान होता तो जिब मूलतः यार्व देवता नहीं है। बास्तव में शिव तो द्रविड़ों का देव था। रावण द्विद या धीर राम बार्य था। तो देखो उनमें कैसा बैर रहा ? रामविष्य एक तरह से इविड़ों का भ्रमान है। अतः इविड़ों को रामनाम सार उत्तरों हिन्दुस्थात की हिन्दी भाषा आदि की तिरस्कृत भाव से ठुकरा देना चाहिए।"

चंदेजों ने इस प्रकार एक कल्पित धार्य-द्रविड़-बाद निर्माण करके उने बाग दैने भड़का दिया । इसके फलस्वस्य तमिल प्रांत में ऐसे नेता निर्माण हुए कि दो प्रणिक्षित या सल्पणिक्षित तमिल जनसमूहों को उत्तर भारतीयों के 'पंजे' से 'तमिलों को मुक्त कराने' के नारे लगाकर उनके मन बोतकर तमिलनाड् प्रांत को चलाने का अधिकार प्राप्त कर चुके हैं। इसी कारण नश्मिलताहु में राज्याधिकार हस्तगत कर चाहने वाले राजनीतिक पशों में भारतीयों की पौर हिन्दी की पधिकाधिक निन्दा या अवहेलना कर हके उन पक्ष को चुनाव में यश प्राप्त होता है। यह कैसा द बदुर्विलास है कि दो तमिल इबिड् लोग घाये हिन्दू सनातन, बैदिक धर्म के संचालक, व्यवस्थानक, बधीसक बीर बगवाहे रहे हैं उन्हों को ब्राज यह कहकर महिन्नष्ट किया जा रहा है कि संस्कृत-भाषा और वैदिक संस्कृति द्रविड़ों यर लाडो गई है। उसी सूत्र को और धारो बढ़ाकर वैदिक संस्कृति को नीका दिवाने के हेतु कुछ तमिल विद्वान् यह कहते लगे हैं कि तमिल बाषा योग इबिड संस्कृति वेदों से कहीं प्राचीन है। इससे उन्हें वैदिक संस्कृति पर भात करने का धानन्द तो मिलता है। किन्तु यह बुद्धिमानी को बात नहीं है। क्योंकि तमिल भाषा और द्रविड संस्कृति वेदों से भी पुरानी है बहु दावा जिस प्राम्नार पर वे करते है वह प्राम्नार ही गलत है। मैक्समूलर नामक यूरोपीय बिद्वान् ने ऋग्वेद का काल ईसा पूर्व सन्१२००

ठहरा दिया था: अंग्रेजी मासनकाल में उसके विषरीत मन की कोई स्नवाई नहीं थी। सरकारी छप्ये से ऋग्येद की जन्मतारीख ईमा पूर्व सन् १२०० निश्चित करने के पश्चात विविध विद्यालयों में उसी तारीज को निर्णायक माना गया। वही तारीख रटकर सारे बिद्वान् विविध विद्या-लयों का अस्यासकम पूरा कर भिन्त-भिन्न अधिकार पदों पर नियुक्त हुए। तमिलभाषा और दिवड़ परम्परा निश्चित ही ईसा पूर्व तन् १२०० से पुरानी है, यह तो हम भी मानते हैं। तब भी उसका अयं यह नहीं कि तमिलभाषा संस्कृत की पुत्री नहीं स्रोर इविड संस्कृति वैदिक नहीं। मैक्समूलर भले कितना ही विद्वान क्यों न हो, वेदों का कालनिणंय उसका ग्रटकलपच्चू, सरासर गलत और बालिश है। इस ग्रंथ में प्रस्तुत विवरण द्वारा यह स्पष्ट किया गया है कि संस्कृत भाषा और वैदिक संस्कृति सृष्टि-निर्माण के दिन से ही ग्रारम्भ होने के कारण उससे ग्रधिक प्राचीन रूषा या संस्कृति कोई हो ही नहीं सकती।

दूसरी समभने की बात यह है कि बैदिक संस्कृति और संस्कृत-भाषा महाभारतीय युद्ध तक ग्रलंडित चलती रही। राज्यलंडों का और भाषाओं का विभाजन जो हुमा वह महाभारतीय युद्ध के महाविनाश के पश्चात् था। अतः तमिल, लेटिन, ग्रीस, ग्रादि जो भी भाषाएँ (संस्कृत से) निकली हैं वे सब महाभारतीय युद्ध के अनन्तर हुई हैं। हमारे हिसाब से महाभारतीय युद्ध ईसा पूर्व सन् ३१३८ में हुआ। अतः संस्कृत को छोड़कर अन्य भाषाएँ उस वर्ष के पश्चात की हैं।

स्बिटनिर्माण का और महाभारतीय युद्ध का समय जो हमने माना है वह परंपरागत धारणाम्रों का है। इस ग्रंथ के कुछ वाचक ऐसे भी हो सकते हैं जो उन धारणायों से सहमत न हों। उस पर भी हमें कुछ प्रापत्ति नहीं है। हमारा धायह केवल इतना ही है कि विश्व का धारम्भ जब भी हुआ वेद वाङ्मय भ्रोर उसकी भाषा संस्कृत इनका जन्म भी उसी समय का है। उसी प्रकार हमारा दूसरा आग्रह यह है कि महाभारतीय युद्ध जब भी हुआ हो उसके पण्चात् ही विविध प्रादेशिक राज्य और भाषाएँ निर्माण हुई। भतः तमिलभाषा को वेदपूर्व कहना या संस्कृत से पुरानी या समकालीन मानना योग्य नहीं। इतिहास-संशोधन करते समय यह एक बड़ा धोसा

Xel.com.

होता है कि व्यक्ति बास्यगीरव या स्वजाति, भाषा या धर्म की महत्ता के समय में निराधार तथ्यों को ही बड़े दुरामह से भ्रपना लेता है। तमिल-भाषियों को हमारा यही कहना है कि वे अगने-आपको आयं, हिन्दू, सना-तन, बेंदिव संस्कृति के सभिन्न सग समभें। सार्य प्रोर द्रविड सह परस्पर दूरक नाग है। घरमें संस्कृति के रखवाले ऋषिमृनि ही सूरोप में डूड्ड कहलां है बार भारत में द्रविड़। अतः तमिल भाषा या तमिल संस्कृति को बैटिक संस्कृति भीर संस्कृत भाषा के विरोधी समभकर विवाद उत्पन्न करना एतिहासिक दृष्टि से भयोग्य है। एक कपोलकत्पित विरोध का बाजात निर्माण करने वाले तमिल दल क्षणिक राजनीतिक लाभ भले ही उठा रहे हों किन्तु उसके साथ ही वे वेदों से, वैदिक संस्कृति से, संस्कृत भाषा से, ऐतिहासिक सत्य से, और भपने भापसे बड़ा धोखा कर रहे हैं। देर सस्कृत माणा और वैदिक संस्कृति से तमिल श्रेष्ठ या प्राचीन मानना इतिहास से प्रतारणा करना है। उसमें कुछ बड़प्पन भी नहीं है। उस दूरा-बह से तमिल इविड़ों के निजी वैदिक परम्परा में फूट पड़ेगी और अन्त:-कलह भी होगा। उनकी वह भूमिका तर्कशुद्ध या तर्कसिद्ध नहीं है। तमिल सत सारे वैदिक दार्शनिक ही तो हैं। तमिल लोगों का जीवन भी चातुर्वण्यं-धर्माचम पडति का ही तो है। उसी प्रकार शिव कोई उनके अपने अलग है देवना बोड़ी ही है ? शिव जी तो वैदिक त्रिमृति के एक सदस्य हैं। द्विहों ने किसी प्रकार प्रायं जीवन प्रणाली ग्रपना ली ग्रीर उसके बदले बावों ने प्रपने देवमंडल में शिवजी की प्रतिस्थापना करी-यह जो ऊट-पटान बारणा बतं, गोरे माग्न लोगों ने भारतीयों के मस्तिष्क में गढ़ दी। वह इनको कृटिल राजनीति को एक चाल थी। ऐसे अनेक विवाद मुख्याकर उनकी भाग में विभिन्त भारतीय गुट जलकर खाक होते रहे जैसे ज्योति पर पत्ने स्ट्पटते हैं - यही ब्रिटिश लोगों का षड्यंत्र था। दिविक अनता भीर नेता वर्ग के उस विवाद की लपेट में आकर वैदिक सन्कृति योग सन्कृत-भाषा से प्रथने-प्रापको भिन्न या श्रेष्ठ समभने की प्रवृत्ति का कहा विरोध करना चाहिए।

#### आयंधर्म

जन्मजन्मान्तर में अच्छी गति प्राप्त करने के लिए मानव को कैसा नियमबद्ध आचरण रखना चाहिए यह आयं, बैदिक, हिन्दू, सनातन संस्कृति का मूल दृष्टिकोण है। पृथ्वीपर स्रवतीण स्रात्मा मूले-भटके बालक की तरह गुम न हो । मृत्यु के उपरान्त वह सीधे मार्ग से और शुद्ध भाव से परमात्मा में लीन हो सके इसका मार्गदर्शन वैदिक संस्कृति कराती है। इसी कारण बालक के जन्म के पूर्व से आरम्भ हुए वैदिक संस्कृति के १६ संस्कार उस व्यक्ति की मृत्यु के पश्चात्(श्राद्ध के रूप में) तीन पीढ़ियों तक चलते रहते हैं। इतनी शिस्तबद्ध जीवन-प्रणाली में यदि किसी से कुछ प्रमाद हो जाता तो उसके लिए प्राथिष्यत नाम की सामाजिक दंड-प्रणाली भी बनी थी। ऐसे मानवी व्यवहारों के उन नियमों को जानबूमकर उल्लंघन करने वाले व्यक्ति को अनायं कहा जाता था। ऐसे हठी या दुराग्रही व्यक्ति को सामाजिक बहिष्कार के कठोर दण्ड से नीतिनियमा-नुसार जीवन विताने के लिए प्रवृत्त किया जाता था। जैसे चोरी करने वाले को कारावास दिया जाता है। किन्तु सामाजिक बहिष्कार का हेतु उस व्यक्ति को पुनः धर्माचरण में लाने का था, न कि उसे धर्मबाह्य या अहिंदू कराने का। अहिंदू तो वे तब से होने लगे जब से ईसाई और इस्लामी पंथ निकले। तब तक तो सारे आयंधर्मी ही गिने जाते थे। चाहे वै अपराधी भी हों तो वे दंडनीय समभे जाते जैसे माता-पिता शरारती बच्चें को दण्ड तो देते हैं फिर भी कुटुम्ब से नाता नहीं तुड़वाते। अधिक बड़े अपराध को कारावास या देहान्त दण्ड भी होता था। फिर भी मरणो-परान्त वैदिक किया ही कराई जाती थी। इसका तात्पर्य यह है कि आयं, बैदिक, हिन्दू, सनातन धर्म, मानव धर्म है जिसमें हर एक का स्थान या भूमिका, गुण धौर कर्मों के अनुसार निश्चित होती है।

#### परमात्मा सम्बन्धी बैदिक धारणा

अधिकतर सामान्य हिन्दूजन मंदिरों में या घरों में देवमूर्ति की पूजा, प्रार्थना आदि करते दीखते हैं। ग्रतः उस प्रकार की पूजा, प्रार्थना, जाप प्रादि

हिन्दुत्व का मुख्य प्रंग तमझा गया है। तथापि वह घारणा सरासर गलत है। बैदिक सिद्धांत के घनुसार चराचर सृष्टि के कण-कण में भगवान का वस्तित्व है। मतः पत्थर में भी भगवान् है। किसी सरकारी वंत्रणा में राजा वा राष्ट्रपति ने लिपिक भीर चपरासी तक तरकारी अधिकार ही बंटा होता है। उस दश्या का प्रत्येक व्यक्ति अपने सापमें सरकारी ग्रिध-कार का ही प्रतिनिधित्व करता है। तथापि न्यायी यंत्रणा में किसी भी व्यक्तिको सुनामद करने से ह्येस सिद्धिन होकर निश्चित नियमों का पालन करके इक्टिन बस्तु प्राप्त होती है।

बती परमेक्यरी सृष्टि के दावत वैदिक परंपरा कहती है कि भगवान् स्तुति स्पी खूलाभद नहीं चाहते स्रोर न ही वे ध्यान या जाप के डोंग मात्र में जमन्न होते हैं। वह तो कहती है कि ईश्वर ने जिस परिस्थिति दे मानव को दल्म दिया हो उसमें प्रत्येक व्यक्ति धपना कर्तान्य सेवाभावसे परोपनारी दौर निस्वावीं पड़ित से, तत्परता से और निरालस डंग से निवाता रहे तो वही ईक्बरी सेवा है। उसीसे प्रत्येक व्यक्ति सीधा मोक्ष प्रत्य कर सकता है। यतः मोक्ष का सीधा मार्ग प्रत्येक व्यक्ति द्वारा क्तंब्ब-कालन ने ही तय किया जा मकता है।

बयना कलंब्य परोपकारिता स्रोर सेवाभाव से निभाते हुए यदि कोई सनः शास्ति के निए, या केवल परम्परा पालन के लिए, या श्रद्धावण ईश्वरी क्रकिया (काहे वह जैद, बैक्जवं या कोई हो) का पूजन करता है, या केवल होम हबत करता है, या मृतिहीत स्थान पर प्रार्थना करता है, या जाभ इन्टा है, या क्यान करता है, या किसी प्रकार की कर्मठ प्रथा का पालन न बरता हुया केवल परमातमा में विश्वास करता है (यानी ग्रापने ग्रापको र्णास्टब कहता है) या किसी प्रकार को परमेश्वरी शक्ति में विश्वास नहीं करता (पानी पूर्णतया नास्तिक है) तो वे सारे वैदिक धर्मी कहलायेंगे । क्यों-वि वैदिक प्राचार-प्रकाली में केवल धर्माचरण, कर्लब्यपालने, सेवामाव, परोपकार इन बाहो को महत्त्व दिया जाता है। पूजा प्रथा, भक्ति प्रकार, यास्तिकता वा नास्तिकता प्रारि वैदिक जीवन में नगण्य हैं। अतः अपन धायको मुत्रमदी या ईसाई समभने वाले व्यक्ति भी वैदिक प्रणाली के संग समके का सकते हैं बदि वह कर्तव्यपालन, परोपकार और सेवा, त्याग- भाव पादि का जीवन बिताने लगे पौर पपने पंच, प्रार्थना पहित और धर्मगुरू सम्बन्धी बातें दूसरों पर लादने का दुराग्रह छोड़ दें तो।

# 'द्रविड़' उस वैदिक समाज के विश्वनर के अधीलक थे

इस प्रकार सारे मानवों को सम्मिलित करने वाले वैदिक समाज के विश्व भर का अधीक्षक, निरीक्षक, व्यवस्थापक जो ऋषिमुनि वर्गहोता या उसे 'द्रविड़' यह संज्ञा थी। बैदिक, सामाजिक जीवन सुसंगठित रूप से चलता रहे यह उनकी जिम्मेदारी थी। वे उस समाज के पुरोहित, ब्रघ्यापक, गुरू, गणितज्ञ, वैज्ञानिक, पंचांगकर्ता, खगोल ज्योतिषी, भविष्यवेत्ता, मंत्रद्रष्टा, बेदपाठी, धार्मिक कियाकर्म की परिपाटी चलाने वाले, प्रायक्वित ग्रादि का निर्णय लेने वाले गुरुजन थे । इन सबको 'द्र' यानी 'द्रष्टा' स्रौर 'विद' यानी 'ज्ञानी' इस अर्थ से द्रविड़ नाम पड़ा है। बूरोप में उस शब्द का उच्चारण 'ड्रूइड्' ऐसा रूढ़ है।

इसी कारण भारत के द्रविड़ लोगों में ग्रभीतक संस्कृत ग्रीर वैदांतिक पंडिताई की परम्परा प्राचीनकाल से बनी हुई है। उनमें शिव और विष्णु दोनों के पूजक होते हैं और केवल श्यामवर्णी नहीं घपितु गौरवर्णी लोग भी होते हैं।

अगस्त्य मुनि के नेतृत्व में द्रविड़ों के एक गुट ने विध्याचल पार कर दक्षिण में स्थान-स्थान पर गुरुकुल चलाए। तब से वे सारे दक्षिण के लोग द्रविङ कहलाएं; यद्यपि उनमें मलयाली, तमिल, तेलुगु और कन्नड ऐसे चार भाषावर्ग हैं। अतः वे सारे वेदान्ती हैं और संस्कृत के प्रति नतमस्तक है।

### द्रविड़ों का अन्तर्गत भ्रम

'द्रविड़ों के शत्रु आर्य' यह जैसा एक भ्रम अंग्रेजी शासन ने भारत में फैलाया। उसी प्रकार अंग्रेजों ने दक्षिण भारतीयों में आपस में फूट डालने के हेतु बाह्मण और अबाह्मण यह एक अन्य बाद भी खड़ा किया। बहुसंस्य अब्राह्मणों के मन में यह भावता गढ़ दी गई कि वे जिन लोगों को ब्राह्मणत्व का आदर और मानसम्मान प्रदान करते हैं वे तो उन पर थोपे गए और उन्हें चूसने वाले आर्य शत्रु हैं। अपना राज्य भारत में दीर्घकाल तक चलता XOT.COM.

रहें इस हेतु से झांक शासन ने विविध निमित्त बताकर भारतीय जनता के विविध बगों में परस्पर कत्रुत्वभाव फैलाया। उसी जाल की ब्राह्मण विरुद्ध प्रवाह्मण दह फूट एक भाग था। उस धड्यन्त्र के फलस्वरूप द्रविड प्रान्तों में बौर महाराष्ट्र में भी बापसी मारामारी हुई बोर पाश्चात्यनिमित उस विषधारा को मागे प्रवाहित करने वाली एक कोधी साहित्य परंपरा भी प्रकृ-रित हुई प्रीर क्रोधभरे बाह्मण-विरोधी सार्वजनिक भाषण देनेवाले वस्ताओं को प्रमाली भी बनती रही। हिन्दी भाषा का तमिलों द्वारा विरोध यह इसी सांग्त षड्यन्त्र का एक प्रखर परिणाम है।

जब कोई देज परतन्त्र हो जाता है तो उसका इतिहास न केवल सम्बित होता है अपितु उसे विकृत कर उसमें स्थान-स्थान पर विष कैसे भरा जाता है यह 'आयं विरुद्ध द्रविड़' भीर 'ब्राह्मण विरुद्ध स्वाह्मण' इन बादों से देखा जा सकता है। 'जन्मना जायते श्रूद: संस्कारात् द्विज टच्यते - इस मनु नहाराज के उक्त्यनुसार प्रत्येक समाज में ज्ञानी, स्थानी ग्रोर इतदारी जीवन विताने वाले व्यक्ति ही ब्राह्मण कहलाते थे। दे कोई चिन्त, ठुंसे गए पराए लोग नहीं थे। जैसे किसी एक विद्यालय में बेलकूद, विद्याप्यास घोर धादमं धावरण करने वाले आदर प्राप्त करते है बैसे ही बैदिक परंपरा में उत्तम भाचरण करने वाले ब्राह्मण-स्तर के समसे आते हैं ।

केदस जानी व्यक्ति को बाह्यण नहीं कहा जाता था। जानी होकर को महिसा, सत्य, मस्तेय, मपरिग्रह भीर इह्य वयं (यानी सेवाभाव से भीर निवंत्रित भाचरण से निःशुल्क सेवा में जीवन विताने) का आचरण करें उसे बाह्यण कहा जाता है। विविध क्षेत्र का उच्चतम ज्ञान प्राप्त कर वो उन्ने नि:शुक्त नमाजसेवा में लगाते हैं वे बाह्मण कहलाते हैं। गुरू द्रोणाचार्य कोरव राजकुल को मस्त्रास्त्र विद्या सिसाते थे तथापि वे निर्धन है। इतः बृद्ध के स्तर से झारम्भ कर वैश्य, क्षत्रिय झादि स्तर के गुण भौर कर्म करते हुए जो उनसे भी ऊपर उठता वह बाह्मण कहलाता । इसी कारण तो घाण तक बाह्मण नाम को बहुत स्नादर प्राप्त है यद्यपि ब्राह्मण (धौर धन्य सभी वर्ग) को निजधमें से ज्युत हुए सैकड़ों वर्ष बीत गए हैं।

वैक्स वह व्यक्ति या जो शुद्र के सर्वे कर्मकर सके किन्तु शारीरिका

ग्रौर मनःशुद्धि के नियम पालकर नियंत्रित मुनाफा (लगभग ६ प्रतिमत भाग) लेकर खेतीबाड़ी, लेन-देन, हिसाब-किताब ग्रादि व्यवहार करे।

शृद्ध और वैश्यों से कपर उठकर क्षत्रिय-स्तर की शस्त्रास्त्र विद्या पूरी कर जो देश या समाज को क्षति से बचाने में अपना जीवन विता दे वह बीर, त्यागी व्यक्ति क्षेत्रिय कहलाते हैं।

क्षत्रिय स्तर से भी ऊँचे दजें का ज्ञान और वीरता प्राप्त करने वाले और सत्य, अपरिग्रह आदि पाँच वर्तों का पालन कर निःश्रुटक सेवा में जीवन विताने वाले ब्राह्मण कहलाते थे।

वर्तमान कलियुग में तो परिस्थिति पूर्णतया विपरीत हुई है। क्योंकि पाश्चात्य प्रणाली की उच्च शिक्षा प्राप्त करने वाला प्रत्येक व्यक्ति चाहे वह डॉक्टर, इंजीनियर, मैनेजर या शिक्षक ही क्यों न हो वह अधिक से ग्रधिक वेतन मांगता है और धूम्रपान, मदिरापान ग्रादि यनेक व्यसनों में डबा रहता है।

भाज केवल बाह्मण ही नहीं अपितु क्षत्रिय, वैश्य, बूद सादि सभी निजी वैदिक स्तर से पूर्णतथा स्खलित हो गए हैं, गिर गए हैं, जैसे वैष्य। यदि वे ६ रु० प्रतिशत से अधिक लाभ व्यापार प्रादि से उठाते हों तो वे वैदिक स्तर के बैश्थ नहीं समभे जाने चाहिए।

श्रूद्र भी यदि प्रातः ४-४% बजे उठकर नहा-धो कर निजी कार्य में मण्न नहीं हो जाता और यदि वह व्यसनमुक्त नहीं है तो वह पापी और पतित कहा जाताथा। इस प्रकार के वैदिक समाज में जो गुद्र के भाचरण का स्तर या उससे भी नीचे वर्तमान कलियुग के विद्वज्जन और प्रतिष्ठित लोग गिर चुके हैं। द्रव्यलोभ, व्यसनाधीनता, सेवाभाव का धभाव पग-पग पर दिसते हैं। अतः वर्तमान समाज में बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, णूद्र का भेद नाममात्र का रह गया है। प्राचीन वैदिक परम्परा में ऐसी जन्मजति या जन्मजात खूत-प्रखूत का भेद नहीं था।

# जातिब्यवस्था का रहस्य-

वैदिक समाज में लुहार, बढ़ई, ग्वाले ऐसे माधुनिक Trade union र्जेसे काम धन्धे के अनुसार गुटों का समाज बना हुआ या। उस समय विक पार्थिक लाभ के लिए प्रपता पारम्परिक कर्ते व्य छोड़ कर पत्य किसी छंछे में पुस जाना पाप कहलाता था। वर्तमान पामचात्य विचार-किसी छंछे में पुस जाना पाप कहलाता था। वर्तमान पामचात्य विचार-छारा में तो कब से कम श्रम और प्रधिक से शिक्षक धन का प्रलोभन जहाँ भी हों उस व्यवसाय में निपक जाने में बड़ी बुद्धिमानी मानी जाती है। भी हों उस व्यवसाय में निपक जाने के कारण हमें उसमें कोई बुराई इस समाज व्यवस्था के भादी हो जाने के कारण हमें उसमें कोई बुराई वहाँ दिखती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से वहीं दिखती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से वहीं दिखती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से वहीं दिखती। किन्तु कोई भी व्यक्ति किसी भी काम धन्धे से ग्रधिक से वहने हो निश्च और त्याज्य है जितनी अन्य किसी समाज की होगी जो समाज धनने सदस्यों को किसी भी परिवार का घर-बार किसी भी समय जुटकर प्रधिकतम संपत्ति इकट्डा करने की न केवल छूट दे ग्रपितु प्रोत्सा-हन भी दे।

देदिक समाज के कामधन्छे इसलिए जन्मजात समभे गए हैं कि केवल धन भीर मुनाफ के लोश से चपना कौटुम्बिक व्यवसाय छोड़ने की सहलि-वह किसी को भी उपलब्ध नहीं थी। क्योंकि ऐसे समाज में एक दूसरे के यादिक शोवण को होड़ से दरिद्रता और भिखमंगी बढ़ती है। यदि कोई निजी गूल चौर कर्म से समाज की नि:शुल्क सेवा करने के लिए अपनी बानि स्वानकर दूसरी जाति में सम्मिलित होना चाहता तो उसको घोल्माहन ही मिला करता था। इस दृष्टि से बैदिक समाज जन्म-कर्म से बद्ध नहों था। मूल कसोटो यह थी कि क्या तुम इसलिए दूसरी जाति का धन्धा करना बाहते हो कि तुन प्रधिक से प्रधिक धन सम्मति कमा सकी ? यदि 'हा दा ऐने व्यक्ति को कठोर दण्ड का पात्र समभ्या जाता या क्योंकि वह निजी लोब के कारण पूरे समाज में विषटन के बीज वो देगा। किन्तु यदि बह प्रवना कोट्रिन्बक व्यवसाय इसलिए छोड़ना चाहता है कि उससे वह समाज की ति:जुल्क सेवा, अधिक कुशलता से कर सके, तो ऐसे व्यक्ति को सम्मानपूर्वक दूसरी जाति में प्रवेश दिया जाता था। यतः यद्यपि वैदिक समाज दिखने में जन्मजात स्थवसायों पर आधारित था, पर वास्तव में वह मगवान् की कृष्ण के दचनानुसार गुणकर्मों के नियमों से ही बद था। इतिहास की यह जटिस गुत्बी भी जिसकी हमने यहाँ सुलक्षाया है। ध्यान इस बात का रसा जाता दा कि के बन्धन कोई व्यक्ति निजी स्वार्थ के कारण

तोड़ न पाए। ऐसे कड़े नियमों से समाज को बढ़ रखने का, निगरानी

# एशिया ही ड्रुइडों का मूल स्थान

धूरोप के गौरवर्णी 'ड़ इड' ग्रीर भारत के ग्यामवर्णी 'द्रविड' एक ही व्यावसायिक संघटन के सदस्य थे—इस तथ्य का विवरण जो ऊपर दिया गया है उसकी पुष्टि यूरोपीय ग्रन्थों से भी होती है।

Asiatic Researches (खण्ड २, पृष्ठ ४८३) ग्रन्थ में रेबरेण्ड थॉमस् मीरिस (Thomas Maurice) लिखते हैं, "प्राचीन समाज के ग्रह्मयन में 'ड्रूइड' लोगों का मूलस्थान एशिया खण्ड ही या यह बात दीर्घ समय से मान्यता प्राप्त है। रियूवेन बरो (Reuben Burrow) नामक विख्यात खगोल ज्योतिषी पहला व्यक्ति था जिसने ड्रूइडों की दन्तकथाएँ, उनका समय, मान्यताएँ, धारणाएँ ग्रादि का कड़ा ग्रह्मयन कर यह निष्कर्ष निकाला कि वे भारत से ग्राए दार्णनिक थे।"

प्राचीन इतिहास के समुचित विवरण से भारत के द्रविड़ और यूरोप के डूड़ एक ही समाजरक्षक संगठन के सदस्य थे—इस हमारे निष्कर्ष की पुष्टि रियूवेन बरो नाम के विद्वान् के अन्य प्रमाणों के अध्ययन से भी होती है, यह कितनी प्रसन्नता की बात है।

Antiquities of India (खण्ड ६, भाग १, पृष्ठ २४६) में रेवरेण्ड थॉमस् मीरिस ने लिखा है, "यह पुरोहित (ड्रूडड लोग) भारत के ब्राह्मण थे। एशिया के उत्तरी प्रदेशों में फैलते-फैलते वे साइवेरिया तक गए। शनै:-शनै: केल्टिक (उर्फ सेल्टिक) जातियों (कश्मीर के दक्खन के 'कालतोय') में वे बुलिमल गए। वहां से ग्रागे चलते-चलते यूरोप के कोने-कोने तक पहुँचते-पहुँचते उन्होंने ब्रिटेन में भी ब्राह्मण केन्द्र (गुरुकुल, मन्दिर) का स्थापन कर दिया। मेरा निष्कर्ष यह है कि ब्रिटेन में एशियाई लोगों की वह सर्वप्रथम बस्ती थी।"

मौरिस साहब का निष्कर्ष पूर्णतया सही है कि भारत के ऋषि-मुनि (इबिड़ उर्फ ड़ूड़ड़) विश्वभर में फैले हुए थे। किन्तु क्यों, कैसे भीर कब इन प्रश्नों का उत्तर उन्होंने नहीं दिया है। हम यहाँ उन प्रश्नों का उत्तर

दे रहे हैं। इस बन्य की यही तो सूबी है कि वैदिक विकव राष्ट्र के हमारे मिद्धान से इतिहास की सारी उटिल समस्याएँ तुरन्त सुलक जाती है। कृतयुग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक तो सारे विक्व में सम्पूर्ण

वैदिक नवाज-व्यवस्था रही । तत्वत्वात् ईसाई भौर मुहम्मदी (इस्लाम) बन्दों ने प्रसार तक टूटी-फूटी बैदिक मंस्कृति जहाँ-तहाँ लड्खडाते-सहस्रकोते की रही थी। उस कालकण्ड में जब भी बैदिक विश्वसमाटों के शासन के कन्तर्गत कही निजेन प्रदेश में नई मानव-बस्ती वन जाती या धन्य प्रदेशों में बिट्रोह से या श्रातंक से समाज टूट जाता तो द्रविट्रों को बहुर धर्मसंस्थापनार्थाय जाना पड़ता था। वैसे भी, विचारगोप्ठी, धर्म-सम्बेतन, कास्त्रचर्वा, गुरुकुलों में चलाई जाने वाली जिला ग्रादि के लिए भी दैविक विवृ ऋषि-मुनियों का संचार विश्वभर में होता रहता यः। 'कृष्यन्तो विष्यमार्यम्' का कार्य प्रतण्ड चलता रहताथा। स्रतः भारत के यह द्रविड ऋषि-मृति विश्व के प्रत्येक प्रदेश में समय-समय पर कात रहे हैं।

उस दृष्टि से हम यहां एक भाग्त प्रत्य के कुछ गिने-चुने भाग पाठकी को बानकारी के लिए नीचे उड़त कर रहे हैं। उस ग्रन्थ का नाम है - A Complete History of the Druids-Their origin, manners, customs, temples, rites and superstitions, with an inquiry into their Religion and its Coincidance with the Patriarchal, (प्रकाशक-Lichfields, मुद्रक-T. G. Lomax, विकेटा-Longman, Hurst, Reas and Orms, London, 相刊 ?=?0) 1

उस बन्य का सीर्थंक बड़ा लम्बा-बांडा इस प्रकार है- "ड्रुइडों का हम्पूर्व डॉव्हास-डनका स्ट्यम, श्राचारप्रवाली, प्रथाएँ, मन्दिर, विधि, अदाएँ तथा उनका धर्म ग्रीर गुरुपरम्परा से उसकी साम्यता ।"

उम्म प्रत्य के पिछले छावरण के बहिरंग पर सफेद दाड़ीवाले एक कृषि का चित्र है। घुटने तक प्राने वाला लम्बा कींगा उसने पहना हुआ है। उत्तर दाएँ हाद में एक खुला प्रत्य है और बाएँ हाथ में लाठी है। ठेठ बंदिक ऋषि का ही वह विव है।

इस प्रत्य की मुमिका में विक्व के विविध प्रदेशों में पाए शिलाओं पर

खदे स्तम्भ चक और सर्प के चिन्नों का उल्लेख है। सागे भृतिका में लिखा है—रोमन लोगों ने छत बाले मन्दिरों की प्रया फैलाई : प्राकीन सुने देवस्थानों के प्रति दुर्लक्ष होते-हात वे नध्ट होने गए। Canaan (कान्हा) के प्रदेश में तो देवालयों का दुरुपयोग होते के कारण देवालय नष्ट कराए गए प्रोर ईश्वरायली (Israeli) यानी इजरायली लोगी की देवप्रतिमाएँ बनाने से किस प्रकार रोका गया यह (बाइबिल के) ब्रादेश से ही पहनाला जा सकता है। Levit, XXVI-1 में आदेश है कि—ईश्वर के बतोक मत बनायों, प्रतिमाएँ भी न बनाएँ, प्रस्तरमूर्तियों के आगे नतमस्तक होने की प्रथा बन्द करें क्योंकि मैं ही तुम्हारा परमेश्वर हैं।"

ऊपर दिए गए उद्धरण का अब यूरोपीय ईसाईवाचकों को समक्ष में ग्राना कठिन है क्योंकि वे प्राचीन परिस्थिति से परिचित नहीं है।

# कृष्ण मूर्तियाँ

यहदी और ईसाई ग्रन्थों में कॅनन् कॅनन् (Cannan Cannan) कह-कर जिसका उल्लेख किया जाता है वे हैं कान्हा ग्रर्थात् हमारे भगवान् कुल्ण। युरोप ग्रौर पश्चिम एशिया देशों में जो कृष्ण-मन्दिर होते वे उनमें भारत की तरह ही बड़े-बड़े स्तम्भ हुआ करते थे। गर्भगृह में भगवान कृष्ण या विष्णु की मूर्ति हुन्ना करती थी। इन दोनों पर कालिया या अनन्त नाग के फणों का छत्र होता था। पमुना के डोह में भगवान् कृष्ण ने कालिया का दमन किया, उस सर्प पर नाचते हुए बालकुण्ण का चित्र हमें चिरपरिचित है। महाविष्णु भी महाकाय सर्प के ऊपर लेटे बतलाए जाते हैं। दोनों चित्रों में या तो पूरे चित्र को घेरे हुए एक दिव्य तेजीवलय होता है या भगवान के चेहरे का घेरा हुआ प्रकाशचक बताया जाता है। प्राचीन वैदिक विश्व में स्थान-स्थान पर उन दो देवों की प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित की आती रहीं।

स्तम्भ, सर्प, चक्र ग्रोर कान्हान प्रदेश का उल्लेख उसी कारण है। इस्रेल उर्फ इजराइल (Israel) शब्द संस्कृत 'ईश्वरालय' का ग्रपभंग है। कान्हा उर्फ कृष्ण यदु लोगों का नेता था। यदु से जदु (Jadu) और 'यदु-स्म' (Yedusm) का विकृत उच्चारण 'जदु-स्म' (Jadusm) उर्फ

(Judaism) ज्यूडेरण्म् किया जाता है। प्राचीनकाल में यद् लोग (यानी महरी) भगवान् कृष्ण की प्रतिमा बनाकर उसे पूजते थे किन्तु कुछ काल पाचात् वे धपने मन्दिर मूर्तिहीन रखने लगे। कारण इस प्रकार थे-

(१) इरदका से बिखुड जाने के पश्चात् ज्यू (यदु) लोग किसी एक देण में स्विर र हो पाए। देश-प्रदेशों में भूमते, भटकते रहे। सतः उस समन्त भ्रमण में भगवान को मृतियाँ साथ ले जाना कठिन हो गया। ज्यू लोगों के सब् इनको देवस्तियां बार-बार तोड्ते रहे। (२) वैदिक परम्परा में जिब, गणेण, दुर्गी, सरस्वती, लक्ष्मी खादि देवी-देवतास्रों की ज्यू लोग पूजा करते थे। किन्तु द्वारिका छोड़ने के पश्चात् भी यदि देश-प्रदेश में विखरे ज्यू मोन बिविध देवी-देवताग्री को पूजते रहते तो उनमें पन्थ, उप-पन्थ निर्माण होकर फूट पड़ जाती सौर विरोधियों के हाथों ज्यू लोग नष्ट हो जाते। ऐसे धनेक कारणों से ज्यू लोगों ने मूर्तिपूजा बन्द की। तथापि मुसलमानो जैसा ज्यू लोग मृतिपूजा का तिरस्कार नहीं करते। उल्टा, क्यू लोगों का मृतिपूजा के प्रति बड़ा श्रद्धाभाव है।

हु इड़ों के इतिहास में आगे लिखा है (पृष्ठ ६ पर) कि "वह सर्प तेज, इद्विमानी धोर नारोरिक-स्वास्थ्य का द्योतक समका जाता था। भारतीय, इंग्रनी, बाबिसीनी, फणी, इंजिप्ती, ग्रीस-निवासी श्रादि प्राच्य लोग ग्रोर वैक देश के लीग भी सर्व की महत्त्व दिया करते थे। उसका नाम 'सर्प' (Scraph) या।"

मेराफ (Scraph) गब्द तो स्पष्टतया संस्कृत 'सपं' ही या। इससे बाचक देखें कि न केवल scrp मध्द धपित उस विशाल सप की आकृति भी प्राचीन विश्व में जात थीं। जब ग्रीस और पेरू जैसे पाष्ट्रचात्य देशों में भी मनन्छनाय की प्रतिमाएँ बनती थीं तो यह भी एक और प्रमाण है कि सारे विक्य में बैदिक संस्कृति का प्रसार या। प्रोस देण पूरोपीय संस्कृति का स्रोत माना दाता है। उस ग्रीस देश में शेष नाग की प्रतिमा बनती थी यह विशेष विचारणीय है।

बैदिक उंन्हरि में नेपनान की ग्रन्य भी कई मूमिकाएँ हैं। जैसे क्योदिय कारण में बाहु-केतु काल सर्प के सर छोर पूछ माने जाते हैं। योग-विद्या में बमर है बहारका ठक को सर्परक्तु मानव में णक्तिलोत होती है।

क्षिप्त के सम्राटों के ललाटों पर बैसा ही फण जड़ा किए नाग की व्रतिमाएँ बनाई जाती हैं जैसे भारत में देव और राजमुकुटों पर होते हैं। वैदिक देवताओं के शीर्ष के ऊपर नागों के फण की छाया होती है। प्रत्यक्ष में भी यह देखने में स्राया है कि जिस (सोए या जेटे) व्यक्ति के ऊपर नाग अपना फण कुछ क्षण तक छत्र जैसा खड़ा करे और वगैर काटे निकल जाता है वह व्यक्ति भाग्यवान् बनता है।

यहदी लोग हेयेक्या (Heyekiah) के समय भी शेषनाग के सम्मुख ध्य जलाया करते थे। इससे यह प्रतीत होता है कि प्राचीत विश्व में नाग-नुजा सर्वत्र हुआ करती थी।

'ड़ुइंडों का सम्पूर्ण इतिहास' नाम के ऊपर उल्लिखित प्रन्य में पृष्ठ १५ पर लिखा है उत्तमोत्तम इतिहासकारों के निरीक्षणानुसार यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि प्रलय के पश्चात् ब्रिटेन में बसने वाले लोग पूर्व-वर्ती देशों से आए।

इससे पूर्व हम थॉमस मौरिस और रियूबेन बरो का निष्कर्ष उद्धत कर ही चुके हैं कि बिटेन के डूइड लोग भारतीय बाह्यण थे। इससे मेरे निष्कर्ष की पूर्णतया पुष्टि हो जाती है कि भारत के द्रविड और यूरोप के डू इड एक ही वर्ग या जन-विभाग के सदस्य हैं।

इस बात को एक अन्य मुद्दे से पुष्टि मिलती है। चील नाम का एक प्रबल वैदिक राजवंश भारत में था। उसका अस्तित्व बिटेन में यो दीखता है कि स्कॉटलैण्ड (क्षात्रस्थान) नाम के ब्रिटेन के उत्तरी भाग में cholomondelay नाम का एक ग्राम है। उसका लम्बा-चौड़ा उच्चारण 'बोलो-मांडेले' बनता है। किन्तु अंग्रेज उसके ग्रादी नहीं हैं ग्रीर न ही वे उस शब्द का अर्थ ससभ पाते हैं अतः वे उसे संक्षेप में 'चमले' कह देते हैं जबकि उनकी भाषा में न तो 'चमले' का कोई अर्थ है और नहीं 'चोलोमाडेलें' का।

हम भारतीयों के लिए तो उस गब्द में इतिहास गरा है। न्योंकि वह 'चोल-मण्डल-ग्रालय' शब्द है। द्रविड़ ब्राह्मण जो भारत से ब्रिटेन गए वे वसे कैसे वहां पहुंच सकते थे। ऐसी बातों में राजाश्रय की आवश्यकता होती है। वैदिक विश्वसम्बाटों की सेनाएँ वहाँ प्रथम गई होंगी जब ही तो XOT.COM.

गुरुकुत प्रादि चलाने के लिए इविड़ (कृषि-मृति) ब्रिटेन में गए होंगे। बतः 'बोल' बौर 'इविड़' दोनों उल्लेख परस्परपूरक हैं।

बतंबान भारतीय इतिहास में नोल, बादव, राष्ट्रकूट, पांड्य आदि नुस राज्यंबों का उल्लेख जाता है जिससे यह प्रतीत होता है कि दक्षिण आरत में जो तीन-बार छोटे-मोटे हिन्दू राजकुल थे, वे एक-दूसरे पर चढ़ाई करते तब उनकी रियासतें घटती-बढ़ती रहती थीं। किन्तु बिटेन तक किसी चौलवक का राज रहा हो इसका जो लक्सात्र कहीं इतिहास में उन्हेंस नहीं है।

हमारी वहीं तो जिकायत है कि इस प्रन्य में जो प्रमाण उद्भुत कर रहे है वैसे घनेक स्थान-स्थान पर बिखरे पड़े हैं और फिर भी इतिहास-कारों ने उन प्रमाणों की दखल नहीं ली। इसका दोच सर्वथा पाण्चात्य विका-प्रणाली का है। एक तो वे कंभी मानते ही नहीं कि ईसापूर्व समय में ब्होप में वैदिक संस्कृति थी। अतः उस तथ्य की पुष्टि करने वाले प्रमाण उन्हें दिखे हो नहीं। या उन प्रमाणों को निरर्थक मानकर वे उन्हें छोड़ देते रहे। चौलवंश का नाम ब्रिटेन में पाया जाना ऐसा ही एक ठोस अमाण है। इस तरह के डेरों और अमाण हम इस प्रन्थ में आगे चलकर विविध सन्दर्भों में दैने हो वाले हैं। वर्तमान इतिहास में जिस छोटे चोल-इंज का नाम माता है उससे कहीं अधिक साम्राज्यवाला चोल-राजवंश प्राचीतकाल में या ऐसा प्रनय ऐतिहासिक प्रमाणों से जात होता है। इदाहरणार्व पूर्ववती मलाया देश की राजधानी का नाम वर्तमान समय में क्वालालम्पुर (Kuala lampur) कहलाता है। मूलतः वह 'चोलानाम् बुरम्' या। भ्रांग्ल उच्चारण में Chola का उच्चारण 'क्वाल' हो गया। मान्त है पश्चिम के देशों में Chaldean साम्राज्य का नाम सुनाई देता है। उसका उच्चार 'बालडियन्' और 'लाल्डियन' ऐसे दोनों प्रकार से होता है। वह बालाव में 'बोल - सादि'= 'बोलादि' संस्कृत गदद है। बोल थादि वैदिक नेनाओं का जहाँ समल या वह प्रदेश चालडिय या खालडीय

दसकी पृष्टि 'हु इडों का सम्पूर्ण इतिहास' अन्य से भी होती है। उस बन्य में उल्लेख है कि "पूर्व दिला के निवासी अनेक प्रदेशों को जीतते- जीतते लगभग पूरे यूरोप-सण्ड के स्वामी बन गए। वे ही प्रायः उत्तर क्रिटेन के सर्वप्रथम निवासी बने। प्रलय से ७००-८०० वर्ष पश्चात् वे सा वसे।"

अपर दिए कथन में हमें स्पष्ट उल्लेख मिलता है कि ब्रिटेन स्थित बैदिक संस्कृति प्रलय के तुरन्त बाद की है। प्रलय के पश्चात् के मानव तो मनु की ही सन्तान थे। वे सारे संस्कृत ही बोला करते थे क्योंकि मनु महाराज स्वयं संस्कृत ही बोला करते थे। ग्रांग्ल शब्द मॅन (Man) मनु के बंशज का ही द्योतक है। जिसे 'मन' होता है वह man। ग्रांग्ल शब्द humanity वस्तुत: संस्कृत 'सु-मन-इति' (व्यवस्थित, तोब बुद्धि, विचार-शक्ति बाला भारत 'सु' यक्षर ग्रांग्ल में 'हु' में बदलने से 'सु-मन-इति' का भ्रायभ्रंश 'हा मनइति' यानी humanity हो जाता है।

'ड्रूइडों के डितिहास' में लिखा है कि ''सिरी के अनुसार ईसा के प्रायः पाँच सी वर्ष पूर्व फांस उर्फ गॉल प्रदेश के शासक अस्भिगाँविस (Ambigalus) ने दो बड़े जत्थे भेजे। एक जत्था जर्मनी में जा बसा और दूसरा इटली में।'' (पृष्ठ १६)

उस उल्लेख से पता लगता है कि फांस, इटली, जमंनी यादि में भी बैदिक सभ्यता ही थी।

पृष्ठ १८ पर उस ग्रन्थ में आंग्लभूमि के एक Devonshire का उल्लेख है जो स्पष्टतया देवनेश्वर यानी देवाधिदेव का द्योतक है।

उस ग्रन्थ के पृष्ठ २० पर लिखा है कि "ग्रीक लोग प्रथमतः ग्रांग्ल द्वीप में पहुँचे तो मन (Man) ग्रील ग्रांग्लेश (Angelsey) द्वीपों में उत्तरे।" वे दोनों नाम भी संस्कृत हैं। ग्रांग्ल भाषा ने कई बार संस्कृत शब्द के ग्रन्तिम स्वर को छोड़ दिया है। जैसे 'विधवा' शब्द का उच्चार वे 'विडो' करते हैं। उसी प्रकार 'मनु' का 'उ' छोड़कर उनके एक द्वीप का नाम 'मन' कहा जाता है।

अगलसी Angelsey द्वीप आंग्लेश: शब्द का अपश्रंश है। आंग्लेश: यानी आंग्ल देश का स्वामी या प्रभु। उस द्वीप का वह नाम पड़ने का कारण उस द्वीप पर शेषशायी भगवान् महाविष्णु की एक विशास प्रतिमा बनी हुई थी।

उसी के पश्चात् इं इडों के इतिहास में उल्लेख है कि ईसापूर्व समय

में ब्रिटेन ग्रीर फांस के लीगों का रहन-सहन एक जैसा था। उनके गुरुकुल होते थे ग्रीर प्रतिवर्ध बिटेन से दिन इ विदान धार्मिक समारम्भों में समिमिलत होने के लिए गांल प्रान्त (पानी फास) में जाया करते थे। इससे समिमिलत होने के लिए गांल प्रान्त (पानी फास) में जाया करते थे। इससे स्वट है कि ईसापूर्व ब्रिटेन बार फांस में वैदिक होम-हवन करने के लिए सक्ट है कि ईसापूर्व ब्रिटेन बार फांस में वीदक होम-हवन करने के लिए ब्रिटेन से चीग जाने थे। यह इंग्लैण्ड ग्रीर फांस के बीच ग्राना-जाना ब्रिटेन से चीग जाने थे। यह इंग्लैण्ड में जो ईटन और हैरी (Eton श्राचीन काल से जला घा रहा है। इंग्लैण्ड में जो ईटन और हैरी (Eton ब्राचीन काल से जला घा रहा है। इंग्लैण्ड में जो ईटन और हैरी (Eton ब्राचीन गुरुकुल-प्रया ग्राग चला रहे हैं। छोटे बालक घर छोड़कर उन ब्राचीन गुरुकुल-प्रया ग्राग चला रहे हैं। छोटे बालक घर छोड़कर उन ब्राचीन वैदिक प्रया के कारण ही है।

उसी बन्ध के पृष्ठ २१-२२ पर उल्लेख है कि "ड़ुइड लोग ब्रिटेन में प्राचीन काल से बसे हुए हैं कि कई विद्वान् उन्हें यहीं के मूल निवासी समभते रहे। किन्तु उस मत का खण्डन हुआ है। डॉ॰ डॉक्टर स्टूकले (Dr. Stukeley)का निष्कषं है कि विश्व के पूर्ववर्ती भागों से ड़ूइड लोग प्रथम खबहम् के काल में आए।"

पाण्चात्य तांग जिसे प्रबह्म कहते हैं वह वस्तुतः 'ब्रह्मा' है। उनके समय से वानी नगभग बैदिक संस्कृति भारत में प्रारम्भ हुई। उसके तुरन्त पत्त्वात् यांग्व द्वीप तक यानी यूरोप खण्ड की पश्चिमी सीमा तक वैदिक वानक तथा युक्जन पहुँच गए।

### माट उफं बरदाई प्रथा

प्राचीन वैदिक सित्रयों के साहस, उचित शासन, धर्मपरायणता पादि का इतिहास काव्य में ग्रीर गीतों में बखान करने वालों को भाट या करदाई (उदाहरण पृथ्वीराज का समकालीन चाँद बरदाई) कहा जाता है। चैसी पाष्ट्रयों की बात है कि वे दोनों अब्द जैसे के तैसे ग्रीम्लभाषा में ग्रीर ग्रांग्ल प्रथा में भी कायम हैं। भाट शब्द का ग्रांग्ल ग्रपभंग है Poet भीर बरदाई अब्द का ग्रांग्ल ग्रपभंग है Bard। यह एक सूक्ष्म सा किन्तु कितना नहत्वपूर्ण प्रमाण है कि ग्रांग्ल राजवंश भी प्राचीन वैदिक क्षिय-परम्परा का ही ग्रंग है जबिक पूरीप के लोग इस बात से पूर्णत्या

अनभिज्ञ हैं।

ड़ुड़ों के इतिहास में पृष्ठ २३ पर उल्लेख है कि "भाट रखने की प्रथा पूर्ववर्ती देशों की है और वहां वह अनादिकाल से बली आ रही है। वहां से वह योक और लैटिन लोगों में आई। ग्रीक लोगों के केवल देवताओं के ही गीत नहीं होते थे अपितु विवाहों से लेकर अत्येष्टि तक उनकी सारी धार्मिक विधियाँ मंत्रगीतों के साथ मनाई जाती थीं। उनी प्रकार संकटों से मुक्ति, युद्धविजय आदि सभी प्रसंगों पर वे देवताओं के स्तुतिगीत गाते और बड़े भिक्तभाव से बाबों की संगत से जनता से भी गवाते।"

वह प्रथा तो भारत में अभी है। ग्रीक ग्रीर लैटिन लोगों में भी बह प्रथा इस कारण थी कि वे सारे वैदिक संस्कृति के ही ग्रनुवाबी थे।

पृष्ठ २३-२४ पर उसी ग्रन्थ में लिखा है कि "बरदायी लोग गीतों में राजकुलों के विविध राजाओं के गुण जनसमूहों को सुनाया करते थे। यह बरदाई लोग प्रथम धार्मिक गीत गायक थे। वे गीत बड़े पवित्र प्रसंगों पर गाए जाते थे। धीरे-धीरे उनका पतन होते-होते वे सामान्य कि और गायक बन गए। आरम्भ में उनके गीतों में आत्मा का अमरत्व, प्रकृति का स्वभाव, ग्रहों का भ्रमण, देवों का कीर्तन और जनता को स्फूर्ति दिलाने के लिए श्रेटिठ व्यक्तियों की महत्ता बखानी जाती थी। किन्तु आगे चलकर वे इनाम के लालब से राजकुलों की खोखली स्तुति गाना और गृद रहस्यमय भविद्यवाणी, जाद् टोना, मृत व्यक्तियों से संभाषण करना आदि में इतने मन्न होते गए कि उनके मूल ग्रच्छे प्रभावी गीत कम ही रह जाते।"

भाटों के पतन का यह वर्णन सर्वप्रदेशों में लागू है। हम भारतीय जन तो बरदाई या भाट-पद्धति से भली प्रकार परिचित हैं। जब यही पद्धति यूरोप में भी थी तो क्या यूरोप बैदिक प्रदेश नहीं या ?

उसी ग्रन्थ के पृष्ठ २६-२७ पर जल्लेख है कि "इ हड लोग निजी परम्परा ग्रीर प्रथाएँ अखंड चलाते रहे इसके प्रति बड़े जागरूक रहते थे। किंतु सामान्यजन (उनके मंत्र या कर्मकाण्ड ग्रादि) समक्त नहीं पाते थे। वे (मंत्र-तंत्र ग्रादि पंडितों के सिवाय इतरों को उपलब्ध नहीं थे। कुछ लिखा नहीं जाता था।"

XBT.COM.

क्ष्यर दिया हुआ ब्योरा वैदिक परम्परा में ही लागू होता है। वेदमंत्र मुसोद्गत होना, पंडितों के सिवाय इतरों के पत्ने न पड़ना मुख्य कारण

बर्मनी में तो देदस्थान (Vaitland) नाम का एक प्रदेश है। छह इहि यों की प्रतिमाएँ प्रोर एक वैदिक मन्दिर वहाँ पाए गए थे। जर्मनी सम्बन्धी प्रध्याय में इसका प्रधिक विवरण देंगे।

सम्बन्धी मध्याय म इसका आवका प्रत्य में पृष्ठ २७ पर उल्लेख है "ब्रिटेन और

गाँत (फाँस) में ढूइडों का धर्म प्रदीधं समय तक रहा। इटली में भी उसका प्रसार हुआ था। इसका प्रमाण यह है कि ईसाई रोमन सम्बाट् आंगस्टस् ने रोमन लोगों को आजा दी कि वे (डूइडों के) गूढ़ समारम्भों से कोई सम्बन्ध ना रखें।"

इतने प्रमाण होने पर भी घूरोप के एक-एक प्रदेश का उल्लेख कर कहते रहना कि ढूँ इड (बंदिक) परम्पराबिटेन में थी, फाँस में थी, इटली में थी, यहाँ थी, वहाँ थी, भयोग्य है। आज तक के इतिहास-संशोधक ऐसे हो गोता का गए। घरे भाई जब इतने उदाहरण आपके पास हैं तो सीधे ही कह क्यों नहीं देते कि ईसा पूर्व का यूरोपखण्ड सारा का सारा वैदिक संस्कृति का ही पालन करता या। क्योंकि यूरोप की अग्नेय सीमा का ग्रीस देश मोर वायव्य सीमा का ब्रिटेन यदि वैदिक प्रदेश थे तो क्या उन दो विरुद्ध सीमा केन्द्रों में बने यूरोप की चन्य कोई संस्कृति हो सकती थी? विशेष-तया दस समय जब विश्व में भन्य सम्यताएँ अभी जन्मी ही नहीं थीं।

उदाहरण पृष्ठ २७ पर उसी ग्रन्थ में उल्लेख है कि "टुंग्निया (नेदरलँड्स् देश का लियाम धर्मप्रदेश) से एक इविड्स्त्री ने देवक्लेशन (deoclesian) नाम के मैंनिया प्रदेश के एक सादे सैनिक का भविष्य कहा था कि वह कभी रोग का सम्राट्बनेगा।"

ऐसी भविष्यवाणियां करना वैदिक सम्प्रदाय के पंडितों की एक विभिन्द विद्या थी। नेदरलंड्स् (यानी हॉर्लंड) में भी वही वैदिक प्रणाली होती थी इसका यह एक प्रमाण है।

पृष्ठ २८ से ३१ तक उस प्रत्य में कहा है कि "पूरे द्वीप पर ड्रुडडों का प्रधिकार (धर्मशासन) था। सबका एक प्रमुख था। जनसभा या संसद

के प्रसंग पर लोग धर्मप्रमुख से भेंट करते। द्रविड पुरोहितों का मुख्य एक प्रकार का धर्माधीश था। इ इडों के प्रति लोगों की इतनी श्रद्धा थी कि इ इडों की साजा प्रमाण होती थी। किसी व्यक्ति को बहिष्कृत कराने का भी इ इडों को ग्रिधकार था। व्यक्तिगत या सामूहिक विवादों में निलंग इन्हीं का माना जाता था। इन्हें रण में नहीं जाना पड़ता या धौर कर भी भरने नहीं पड़ते थे। उनके कुछ बचनों के नमूने देखें —

'परमात्मा ही चराचर का स्रोत है।'
'शास्त्रों के मन्त्र लिखिए नहीं, मुखोद्गत करें।'
'बालकों की शिक्षा का भली प्रकार ध्यान रहे।'
'सोमलता के चूणें से बांभ्रपन नष्ट होता है।'
'अवज्ञा करने वालों को यज्ञ में सम्मिलित न करें।'
'प्रात्मा स्रमर है।'
'मृत्यु के पश्चात् स्रात्मा स्रन्य शरीर में प्रवेश करती हैं'।
'बच्चों की १४ वर्ष की स्रायु तक की शिक्षा घर से दूर रहकर होनी

'चन्द्रमा ही सब बातों का परम उपाय है।' 'श्रवज्ञा करने वाले बहिष्कृत किए जाएँ।''

चाहिए।'

उत्पर उद्भृत सभी वचन ठेठ वैदिक संस्कृति के ही तो हैं। चन्द्रमा की विशिष्ट तिथियों पर वनस्पतियों में कुछ विशेष गुण उत्पन्न होते हैं। यह आयुर्वेद का ही तो प्रमुख तत्त्व है।

यूरोप में किसमस् के समय mistlato... mistleto की वड़ी चाहत होती है। आप जानते हैं वह क्या है? वह है अपनी वैदिक सोमलता (Somalata) का विकृत यूरोपीय उच्चार। देखिए वैदिक संस्कृति पिछले तीन/चार सहस्र वर्षों में यूरोप में किस प्रकार तोड़ी-मरोड़ी गई। सोमलता के विविध सौषधि प्रयोग थे। उससे संजीवनी बनती थी, प्रायु बढ़ाई जा सकती थी, बाँक स्त्रियों को गर्भयोग्य किया जा सकता था क्योंकि चन्द्रमा की कला के साय-साथ सोमवल्ली का एक-एक पत्ता घटता-बढ़ता रहता था। शुक्ल पक्ष में प्रतिदिन एक-एक पत्ता प्रधिक उग माता भीर कृष्णपक्ष में एक-एक पत्ता कम होता रहता।

मृत्यु के पश्चात् धात्मा का तित्व नये शरीर में प्रवेश करना यह तो

बैदिक संस्कृति का भपना विकेष सिद्धान्त है।

हुइक लोग समय-समय पर विविध यश किया करते थे। उनकी वेध-

क्राकाएँ होती थी। विटेन के जिस प्रदेश की प्राजकल स्टॅफोर्डशायर (Staffordshire) कहते हैं उसमें प्राचीन काल में घना जंगल था जिसे कानक या कॉक (cannock या cank) नाम से स्मरण किया जाता है। बस्तुतः यह प्राचीन संस्कृत 'कानन' का टूटा-फूटा उच्चार है।

'डूइडों का इतिहास' पृष्ठ ३५ पर लिखा है,"प्रीक और रोमन लोग '३' के घौकड़े की बड़ा महत्व देते ये नवींकि वह '१' के पश्चात् पहला विधम र्धांकड़ा है। इजाइल (ईम्बरालय) के लोगों से उन्होंने वह सीखा। उनके Elohim (३३) शब्द में ही प्रायः त्रिमूर्ति का रहस्य भन्तर्भूत है।"

इस प्रकार बहुदी, ग्रीक ग्रीर रोमन लोगों में त्रिमूर्ति के प्रति श्रद्धा-

भाद का प्रमाण मिलता है।

भागे पृष्ठ ३७ पर लिखा है, "इ इड़ों के कड़े नियमबद्ध आचरण के कारक उनका समाज ने सर्वाधिक सम्मान या । पार्थिव जीवन की चिताओं के उन्हें मुक्त रका जाता था। उनका आचरण शुद्ध और नीतिमान् होता या । सद्गुन, परोपकार पादि का वे सदा उपदेश करते थे । उनके संसदों में देवप्रक्ति, प्राचार-नीति, प्रात्मा का प्रमरत्व, परलोक, खगोल ज्योतिष, दर्शनकारक, स्वमानधर्म, शिलुकों की योग्य शिक्षा आदि ही उनकी संसद् में चर्चा के विषय होते थे। इ.इ.डॉ (के गुरुकुलॉ) से जो शिक्षा न पाते उन्हें कालनाधिकार के भयोग्य समभा जाता था।"

षागे इस प्रन्य में लिखा है कि "इ इहों की एक वनस्पति सोमरस (Samolus) या । उसे (जंगल से) लाते समय कुछ विशेष वत रखे जाते । डपबास रक्षा जाता था। वनस्पति के पत्ते तोड्ते समय पीछे मुड़कर देखना प्रयोग्य समझा जाता था। केवल बाएँ हाय से पत्ते तोड़े जाते थे। इस प्रकार ज्ञान्त की हुई वह बनस्पति सूकर ग्रीर ग्रन्य पशुभ्रों के सारे रोगों पर बड़ी ही अभावमाली हुआ करती थी। यजो की प्राचीनता और उनका विश्व-प्रसार देवते हुए यकप्रया देवी स्रोत की जान पड़ती है। शुद्धता भीर तपस् उसके लिए आयुक्यक गुण थे। यज्ञ के समय प्रभू जेहोवा का बार-बार प्राबाहन किया जाता।"

पुष्ठ ४३ पर 'ड़ुइडों का सम्पूर्ण इतिहास' ग्रन्य में लिखा है कि "ईजिप्त से निकलकर यहूदी लोग उनके प्रदेश में याने से पूर्व करनाइट लोगों ने मूर्तिपूजन आरम्भ कर दिया था।" कॅननाईट जन कान्हा उफी कुरुण के अनुयायी होने के कारण वे वैदिक परश्यरा के अन्तर्गत देवम् तियाँ का पूजन करते थे।

पुष्ठ ४४-४५ पर लिखा है कि "मानवों की सुरू की पीडियों के न तो मन्दिर थे और न ही कोई देवमूर्तियां। किन्तु वे पूर्वाभिमुख होकर पहाड़ों पर खुले में यज्ञ करते थे। ऊँचे-ऊँचे पहाड़ शति, गुरु और अपोलो देवों के वसतिस्थान समभकर पवित्र माने जाते थे। सारे पवित्र स्थानों को, वहाँ हरियाली ना भी हो तब भी 'उद्यान वाटिका' (groves) कहा करते थे।"

"कई व्यक्तियों का निष्कर्ष है कि ड्रूइडों के धर्म तत्त्व भारत के बाह्यण भीर योगिजनों से, ईरान के मॅगी (महायोगी) लोगों से भीर असीरिया के चॅल्डियन लोगों के तत्त्वों के समान ही थे।"

"भारत के जिम्नोसोफिस्ट्स (Gymnosophits) दार्शनिक ये जो एकान्तवास में नग्न रहकर कठोर ब्रजों का पालन करते थे। गुफा, बन, भ्रीर वीरान प्रदेशों में रहकर कन्द्रमूल खाते ग्रीर कुछ समय तक शारी-रिक उपभोग भी छोड़ देते थे। उन्हें ब्राह्मण भी कहा जाता था। उसका अर्थ या कि वे उनके निर्माता बहा। के नियमानुसार (यानी ब्रह्मचारी वत से) रहते। वे बड़े जानी थे। लोगों से बड़ा सम्मान पाते ग्रौर त्रिमूर्ति को बड़ा मानते थे। उस त्रिम्ति में एक तो बह्या है, जिसने इस विश्व का निर्माण किया, दूसरा ब्रेश्चेन (Braschen) यानी विष्णु जो विश्व का पालनकर्त्ता, और तीसरा महिंद्या (Mahaddia) यानी महादेव: जो नष्ट करता है।"

वेद

"उनका कथन है कि ब्रह्मा से उन्हें चार ग्रन्य प्राप्त हुए जिनमें सारा ज्ञान भण्डार है। मृत्यू के पश्चात् प्रत्येक घातमा नये शरीर में प्रवेश करता है ऐसा उनका विश्वास है। इस प्रकार उसी भारमा को मानव या मु- XOT.COM.

हो प्रसार था।

बोनियों में जाना पड़ता है। मुक्ति पाने तक ऐसा ही कम जलता है। मतः उनका कथन है कि जीवहस्या नहीं करनी चाहिए। वे माँस नहीं खाया करते थे । विकिन्ट तिबियों को उनके यश और पर्व हुआ करते थे । यखिप उनके कृख विशिष्ट देव थे, कई लोगों के प्रपने व्यक्तिगत देव या कुलदेवता भी होते वे जो किसी विशिष्ट अरने, नदी या पहाड़ से सम्बन्धित थे। इन्द्र को विविध नामों से पूजा जाता था। तीन सी से अधिक इन्द्र के नाम थे। प्रत्येक वर्ग का एक निजी इन्द्र होता था। उसे तारामिस यानी वरुण देवता कहते ये। उत्तर में उसे थोर' कहते थे। वह भी वरण का ही नाम था। बुक्वार नाम उसी से पड़ा है। स्वीडन, जर्मनी देशों के निवासी और सैक्सन लोग उस देवता को उत्तना ही भानते में जितने बिटेन के और गॉल (फांस) के लीग। डूड्डो के मन्दिरों के बाकार विशिष्ट सांकेतिक दृष्टि से बनाये जाते थे, जिससे परमात्मा के स्वरूप का आभास हो। जैसे स्टोन्हेंज (Stonehenge) का गोलाकार या ग्रबीरी गांव का गोल चक्कर ग्रीर पंत्र वाला सर्प (Seraph)। ग्रवीरी का वह शिल्प बड़ा भव्य और विस्तीर्ण या। बन्यत्र स्वित् ही ऐसा विज्ञाल मन्दिर होगा। हाल में तो उसके खंड-हर ही देखने को मिलते हैं किन्तु जब वह मन्दिर पूर्ण रूप से विद्यमान होगा तो स्था उसका नेत्रदीपक दृश्य होगा। किन व्यक्तियों ने उसकी इतनी मनोहारी भौर भव्य योजना बनाई होगी। यह परमपवित्र ऐसी विमृति का देवालय या-वे शक्तिमान् देवता जिनका वह मन्दिर प्रतीक षा। (एक ४६ से ५६, ढू इडों का सम्पूर्ण इतिहास)।

अपर दिए उद रणों से यह स्पष्ट है कि ईसा पूर्व विषव में एक समान सम्बता था। उसके नियन्त्रक द्रुइड धर्मगुरु होते थे। चराचर विश्व के कल-कण में परमात्मा का ग्रस्तित्व है ऐसा उनका विश्वास था। उस परमेक्बरी मस्ति के ब्रह्मा-विष्णु-महेश ऐसे तीन रूप है। उस त्रिमूर्ति के मन्दिर विभव में सर्वत्र थे। उदाहरणायं दिल्ली की अधिकांश दरगाही पोर मस्त्रदों में ठीन-तीन गुम्बद है क्योंकि वे मुसलमानों के प्राक्रमणी के पूर्व कारे नन्दिर ही थे। उस सम्यता के प्रधीक्षक बाह्मण थे धीर उनके सम्पूर्ण ज्ञानभण्डार के चार प्रत्य (बेंद) ये। इस सारे वर्णन से पाठक की विश्वास हो वाना बाहिए कि समस्त प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति का

भ्रम एक भ्रन्य माथ के कुछ उद्धरण हम नीचे प्रस्तुत करने जा रहे हैं। उसमें भी हमारे सिद्धान्त की पुष्टि होती है। बन्य का नाम है-Matter, Myth and Spirit or Keltic Hindu Links। लेखिका है डोरोबी चैप-लीन (F.S.A. Scott Rider and Co. द्वारा प्रकाशित, लंदन, १६३४)

उस ग्रन्थ में लिखा है ''प्राचीन यूरोप के सेस्टिक उर्फ केस्टिक जनता पर डुइड नाम के पुरोहितों का प्रभाव होता था। सारे समाज के पालन के लिए वे नियम बनाया करते।" (पृष्ठ १६)

"बिटेन में केंट का राज्य जाट-बन्धुओं का स्वापित किया हुआ है। केट ग्रोर वाइट द्वीप (Isle of Wight) के निवासी जाटों की सन्तान है।" (पुष्ठ ११३)

इससे स्पष्ट है कि जिन वैदिक क्षत्रियों ने दिग्विजय कर विश्व का शासन 'कुण्वन्तो विश्वभार्यभ्' इस सिद्धान्तानुसार किया उन क्षत्रियों में भारत के जाट लोग भी थे।

"ब्रिटेन में प्रथम बार ड्रुइड लोग ब्राकर बसे ऐसा लगता है। ब्रिटिश-द्वीप और ब्रिटनी में स्थान-स्थान पर बुइडों के धर्मकेन्द्र स्थापित हुए दिलाई पड़ते हैं। उनमें प्रमुख ये-एव्हबुरी (Avebury), स्टोनहेंज (स्तवनकुंज), woodhenge (वनकुंज), Malvern (मंलव्हर्न), ग्रेंगलसी द्वीप में (Mona) मोना, तारा (ग्रायरलैंड में), ग्रायोना (Iona) Callernish in the Hebrides, यॉकंनी द्वीप में स्टेनिस (Stennis in The Orkney Island) स्रोर ब्रिटनी में कैरनेंक।

वह अन्तिम करनेक नाम तो हमारे 'कोणाक' का ही अपश्चंत्र लगता है। हो सकता है वहाँ किसी कोण से सूर्यप्रकाश धाता हो घतः प्राचीन काल में सूर्यमन्दिर बना हो। संशोधक उसका शोध लें।

द्रविड उर्फ ड्रुइडों का यानी वैदिक पंडितों का प्राचीन ब्रिटेन के सारे समाज पर पूरा अधिकार था। द्रविड केवल ब्राह्मण नहीं अपितु वारो वर्गों के शासक थे। अतः दक्षिण भारत में जो भ्रम फैलाया गया कि उनका काह्मण वर्ग उत्तर भारत से या ग्रीर कहीं से उनपर ठूंसा गया वह अंग्रेज शासकों का एक षड्यंत्र या। ऊपर हमने जो उद्धरण दिए हैं उनसे यह सिद्ध

होता है कि यूरोप में जो हुइड वे वे बाह्मण वे। और इधर तमिल लोगों में यह धारणा गढ़ दी गई है कि सारे अब्राह्मण द्विड़ हैं और ब्राह्मण पराए है। यह परस्पर विरोधी बातें दोनों ही कैसे सत्य हो सकती है जबकि हमने उसर यह भी बता दिया है कि मूरोप में जो डूड्ड कहलाते हैं वे भारत से ही गये थे। घतः सही बात यह है कि प्राचीनकाल में धार्मिक और सामा-जिक कार्य करने बाले चारों वणों के लोग द्रविड़ कहलाते थे। गुण श्रीर कर्म के अनुसार उनके चार भाग किये गये थे। जिस कार्य में जो प्रवीण होता या घौर वह जिस वर्ग का कर्तव्य भली प्रकार निभा सकता था, उसी में इसे सम्मिलित किया जाता। कमाई की लालच से प्राचीनकाल में वर्ण बदलने की प्रया की ही नहीं।

होरोबी चैपलोन की पुस्तक के पृष्ठ १५४ पर लिखा है कि "द्रविड़ तो अधिय वे मौर सारे अतिय प्रावं (धर्मी) थे। मनुस्मृति के १०वें ग्रध्याय के क्लोक ४३, ४४ बुशलों के गानी क्षत्रियों के १० कुल थे जिनमें द्रविड सम्मिलित थे।" भतः द्रविड् समिय भी थे। उनके ग्रंथ के पृष्ठ १७६ से १८३ पर डोरोबी लिखती हैं, "ब्रुइड वर्ग सामूहिक रूप से रण में लड़ा नहीं करते थे। उन्हें किसी प्रकार का कर भी देना नहीं पड़ता था। शासन की बन्य जिम्मेदारियों से भी वे मुक्त थे। कोई अपने मन के प्राकृतिक मुकाव के कारण और कोई ऊपर उल्लिखित सहलियतों के कारण पुरो-हित का व्यवसाय करते थे। उस पेशे का प्रशिक्षण लेने के लिए पालक प्रयम शिमुमी की गुरुकुलों में भेजते थे। वहां वे सारे ग्रंथ मुखोद्गत करते। इस कारण कभी-कभी उनकी शिक्षा बीस वर्ष तक भी चलती। उनकी चारी मिला का मुख्य उद्देश्य या भात्मा के अमरत्व की समकता। उनका विक्टात या कि मात्मा एक शरीर से दूसरे शरीर में प्रवेश कर जाती है। उस मुख्य तत्व के धन्तर्गत उनके प्रवचन और धमंचर्चा में खगोलीय ज्योतिष, भृशील, दर्शनजास्त्र, धर्म की समस्याएँ बादि विषय भी बाते थे। ट्रुट्ट एक सम्मानित वर्ग होता था। उनके तीन विभाग थे जिनमें पौरो-हिस्य ग्रीर बर्माचार का विशेष महत्त्व था। प्राचीनकाल में उत्तरी बेल्स के ग्रेंगलबी (Angelsey) द्वीप के मोना नगर में द्रविद्धों का एक केन्द्र था जहाँ को मात्री (तिशु मादि) गुक्कुल-शिक्षा के लिए माया करते थे।"

ऊपर दिए वर्णन से प्रतीत होता है प्राचीन यूरोप में सामाजिक ब्यवस्थापन सारा भारत के हुइड (ऋषिमुनि) चलाया करते थे।

### बहिष्कृत करना

रोमन सेनानी तथा शासनप्रमुख ज्यूलियस सीभर भारत के विक्रमा-दित्य का समकालीन (ईसापूर्व सन् ४३ के लगभग) था। उसका यूरोप पर णासन था। दिग्विजय के लिए उसे अनेक प्रदेशों में जाना-प्राना पड़ता था। उसने निजी संस्मरण लिखे हैं। उस ग्रंथ का गीवंक है Coesars Commentarious on the Gallic War (आंग्ल अनुवादक T. Rice Holmes, प्रकाशक Macmillan & Co. Ltd., St. Martins Street, London, १६०८)। उसके पृष्ठ १८० से १८२ पर लिखा है कि "गॉल प्रदेश के हर भाग में दो ही वर्ण (वर्ग) महत्त्वपूर्ण माने जाते हैं। उनमें एक हैं ड्रुइड, दूसरा वर्ग है सेनानायकों का (यानी क्षत्रिय)। ड्रुइड लोग देवपूजन, व्यक्तिगत या सामूहिक होम-हवन ग्रीर धर्माचार, सम्बन्धी प्रश्नों पर विचार, प्रादि में लगे रहते। युवक ग्रध्ययनार्थ बड़ी संख्या में उनके पास जाते हैं। लोक उन्हें बड़ा मान देते हैं। लगभग सभी विवादों में वे निर्णय देते हैं। उनके निर्णय के अनुसार दण्ड या पारितोषिक, पदक आदि दिए जाते हैं। यदि कोई व्यक्ति या जाति उनके निर्णय का उल्लंघन करे उसे बहिच्कृत किया जाता था। इस प्रकार जिन्हें दण्ड मिलता उन्हें पापी राक्षस समभकर उनके पास न तो कोई जाता है, ना उनसे कोई संभा-षण ही करता है। ऐसा करने से ग्रपंवित्र या पापी बनने का भय होता है। ऐसे बहिष्कृत जनों को अन्य किसी के विरुद्ध शिकायत करने का कोई अधिकार नहीं रह जाता। शासन का कोई पद भी उन्हें नहीं दिया जाता या। डुइडों का एक धर्मगुरु होता है। उसे बड़ा सम्मान प्राप्त होता है। किसी पवित्र स्थान पर, निश्चित तिथि को डूड्डों का एक वार्षिक संसद कारन्यूट्स (Carnutes) प्रदेश में होता है। गाल प्रदेश का वही प्रसिद्ध केन्द्र है। विविध विवादों का विचार-विनिमय, निर्णय और पारितोषिक मादि देना सब वहीं होता है।

कपर जिन पुरोहित या पंडित और सैनिक वर्णों का उल्लेख किया

गया है, वे स्पष्टत्या बाह्मण भौर क्षित्र थे। उस युग के समाज में वे ही हो महत्त्वपूर्ण वर्ग थे, यह उत्तेल भी ध्यान देने के योग्य है। क्योंकि प्राचीन समाज में धार्मिक प्रधिकार सारे बाह्मण वर्ग के होते थे और पायिव समाज में धार्मिक प्रधिकार सारे बाह्मण वर्ग के होते थे और पायिव बाह्मण क्षित्र के हिया होते थे। वंश्य भीर श्रृद्धों के ऐसे कोई बाधकार नहीं होते थे। यतः उत्पर दिए उत्नेख से हम यह कह सकते हैं धाधकार नहीं होते थे। यतः उत्पर दिए उत्नेख से हम यह कह सकते हैं धाधकार नहीं होते थे। यतः उत्पर दिए उत्नेख से हम यह कह सकते हैं प्रधिकार नहीं होते। जितनी महा-प्रवित्व थी। वह पड ति उत्तनी कर्मठ नहीं रही होगी जितनी महा-प्रकृति थी। वह पड ति उत्तनी क्षेत्र के पश्चात् वेदिक जीवन-पड ति टूटी-प्रश्नी, दुबली महनो प्रवस्था में क्सती रही। जितना अधिक समय बीतता रहा उत्तनी वह पश्चिक ब्रियल होती गई। किन्तु थी वह वैदिक परंपरा ही। वस वहंमान हिन्दू उतने कर्मठ नहीं है जितने ५-७ पीडियों के पूर्व थे उत्थादि परम्परा तो वहीं है।

बैटिक परम्परा की जिस्त भंग करने वालों को बहिण्कृत किया जाता, है वह हम भारतीय भनी प्रकार जानते हैं। वहीं प्रथा यूरोप में भी थी, इसका भी स्पूलियस सीमर ने उल्लेख किया है।

### फाँस का कर्णावती नगर

जपर जिस (Carnutes) धर्मकेन्द्र का उल्लेख है वह संस्कृत कर्णा-बतो नाम है। प्राचीन वैदिक जासन में कर्णावती नाम बड़ा प्रचलित था। भारत में भी प्रहमदाबाद का प्राचीन नाम कर्णावती था।

# पापसी (Papacy)

यूरोण में सारे हू इडों का धर्म प्रमुख जिसे सामान्यजनों को पापी व्हलकर बहिष्टून कराने का या पापमुक्त घोषित करने का ग्रधिकार था, इसके पर का संस्कृत नाम था—'पाप-ह' (यानी पापहर्ता या पापहृंता)। इसके पर को राजधानी रोम (उर्फ रामनगर) में उसके धर्मपीठ को बारिकन् (Vatican) कहते हैं। वह 'वार्टिका' यह संस्कृत शब्द है। पाप-र(ता) कद का ही धांग्ल उच्चारण पोप (Pope) हुआ है। किन्तु फेंच धारि धन्य यूरोपीय नाषायों में उस धर्मगुक्त को धनी भी उसके मूल

संस्कृत नाम से 'पापा' (यानी पाप-ह) ही कहते हैं और उस धर्मपीठ की

सीभर के संस्मरण में पृष्ठ १८१ पर दी एक टिप्पणी में कहा है कि वाप-ह धर्मगुरु द्वारा दिये दण्ड का भंग करने पर प्रपराधी को Poenas (वोएनस्) देना पड़ता था। वह 'पणस्' यानी 'नगद पैसा' इस प्रयं का संस्कृत शब्द है। बिटन में पैसे को Pence (पेन्स्) कहते हैं। बह भी संस्कृत पणस् का ही ग्रपश्रंश है।

अगले (१८२) पृष्ठ पर सी भर ने कहा है "इ इहीं की धमंपरम्परा ब्रिटेन से फांस में पहुँची।" अतः वह दौनों देशों में थी। ईसा पूर्व ब्रूरोप की जनता heathen (हीदन) या pagan (पेगन) यानि 'काफर' वी ऐसा एक घिसापिटा उत्तर वर्तंमान यूरोपीय विद्वान् देते रहते हैं। उनकी वह ग्रादत निन्दनीय है। वास्तव में ईसा पूर्व यूरोप की सम्यता वैदिक यी घौर उस प्रदेश की भाषा संस्कृत थी यह सत्य उन्हें कटु लगता है। उसे टालने के लिए वे गोलमाल उत्तर देकर बात को टाल देते हैं। सामान्य मुसलमानों की भी यही प्रथा है। उनके पूर्वज कभी हिन्दू थे यह वे कभी मान्य नहीं करेंगे और ना ही कभी वे अपने पूर्वजों के इतिहास की खोज करेंगे। ईसाई लोगों का वही हाल है। वे भी अपने ईसापूर्व दादा पड़दादों का इतिहास टालते और दकते रहे हैं। वे उसे खोलना या खोजना चाहते ही नहीं। भारतीयों की यह धारणा कि यूरोपीय गोरे साहब लोग ज्ञान के बड़े प्रेमी होते हैं और सत्य बात का पता लगने पर वे उसकी अवश्य खोज करते हैं— पूर्णतया निराधार है। मैंने कई यूरोपीय विद्वानों से परामर्श किया। उन्हें यह बतलाया कि ईसा पूर्व यूरोप में वैदिक सभ्यता थी इसके सर्वांगीण प्रमाण उपलब्ध हैं। तथापि उन सबने उस सुभाव को पूर्णतया टाल दिया। वास्तव में ईसाई पंथ को चले हुए अधिक-से-अधिक १६८५ वर्ष ही हुए है। मानव जीवन उससे कितना ही प्राचीन है। यतः ईसा पूर्व काल में जो भी सम्यता थी वह अ-ईसाई सभ्यता थी। हमारे अध्ययन के अनुसार वह वंदिक थी। वह निष्कषं मानने में या उसकी खोज करने में यूरोपीय गो इंसाई लोगों को कोई आक्षेप नहीं होना चाहिए। तथापि प्रत्यक्ष में गैरा यनुभव पूर्णतया विपरीत है। यूरोपीयों का डंग और डोंग ऐसा है कि

मानव जब से पृथ्वी पर रहने लगा तब से सूरोप की जनता ईसाईपंथी है।

हु इहीं की धर्मप्रणा बिटेन से फांस में फीली यह सी कर का अनुमान सही हो वा शलत तथापि उसके कथन से यह प्रतीत होता है कि सी भर के समय क्षांस प्रदेश के वैदिक केन्द्रों का नियंत्रण ब्रिटन स्थित डुइड धर्म-गुरु करते थे। यूरोपखंड से ब्रिटेन कटा होने के कारण एकान्त के लिए बह स्थान उस समय के श्रेष्ठ हु इडों ने निजी निवास स्थान बना लिया

# मध्यराजि से दिनारमम

ब्रिटेन और यूरोप में रात के १२ बजे से नये दिन का धारम्भ मानते है। बुरोप भर में दैदिक परम्परा का नियन्त्रण जब ब्रिटन स्थित डूड्ड केन्द्र से होता या तब को वह प्रथा बनी हुई है। ब्रिटेन स्रोर भारत के समय में साबे पांच घंटे का धनतर होता है। भारत में सूर्योदय लगभग साढ़े पांच बडे प्रातः होता है। उस समय ब्रिटन में रात के १२ बजते हैं। प्राचीनकाल में जब सारे विश्व में वैदिक संस्कृति फैली यी तब भारतीय पंचाग के ही यनुसार सर्वत धर्मकार्य ग्रादि चलते थे। ग्रतः भारत जब सूर्योदय पर प्रथमा नवा दिन गिनता या तो उस समय ब्रिटेन में रात के बारह बजे होते ये तो वहाँ का द्रविड़केन्द्र भी निजी नया दिन उसी क्षण से समभते दे। इस कारण सारे युरोप में स्थानीय मध्यरात्रि के समय से नई तिथि विनने को प्रदापड़ों। नहीं तो जीवन भर अपैनी नींद खराब कर रात के बारह बजे कौन तिथि बदलेगा। इस प्रकार बिटन में स्रीर यूरोप में सबंब मध्यरात्रि से तिथि बदलने की प्रया भी वहाँ की प्राचीन वैदिक परम्परा का एक प्रमाण है।

सीस्टर ने यह भी लिखा है कि प्रात्मा के ग्रमरत्व की बात के कारण क्षविव बांग युद्ध में बीरता से लड़ने में हिचकिचाते नहीं थे। (पृष्ठ १६२-१=३)। यह बात भी प्राचीन यूरोप की बैदिक संस्कृति का ठोस प्रमाण है। मनबद्गीता बही तो कहती है-"नायं हत्यते हत्यमाने पारीरे"नैन क्तिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः । न चैनं क्लेदयन्त्यापो । न शोपयति नाक्त:। चौर हतो वा आप्त्यसे स्वगं जिल्ला वा भोक्षसे महिम्।" प्रतः म्रोपस्थित इतिङ् केन्द्रों में भगवद्गीता का पठन-पाठन होता या। यह तभी हो सकता है जब वहाँ बैदिक संस्कृति हो।

·ड्र्डिं का सम्पूर्ण इतिहास' और डोरोबी चैपलीन की पुस्तक इतमें इ इडों के बारे में जो विशेषताएँ बतलाई हैं उनका पृष्टि सीकर के संस्मरणों से भी होती है। पृष्ठ १८२-१८३ पर सीभर का कवन है कि -गढ़ इड लांग कभी रण में उत्तरने नहीं और ना ही उनसे कोई कर लिया जाता है । सैनिक सेवा और कर-भार से वे मुक्त रहते हैं । इन सहिलवर्तों के कारण कई लोग अपने आप उनके पास आकर विद्याप्रहण करते हैं। कड्यों को माता-पिता या अन्य (ज्येष्ठ) सम्बन्धी भेजते हैं। गुरुकुलों के उनके निवास में वे श्लोकों में शिक्षा मुखोद्गत करते हैं। कई बीस वर्ष तक विद्या पढ़ने (आश्रम में) रहते हैं। विद्या को लिखित रखने की हु इड़ों की वरम्परा नहीं है। सामान्यजनों के हाथ विद्या सौंपना वे प्रयोग्य समकते हैं। शिष्यों को वे लिखित पाठों पर निर्भर नहीं रहने देते। उससे विद्या-ग्रहण में छात्र शिथिल होते हैं ग्रीर उनकी स्मृति कच्ची रहती है ऐसी उनकी धारणा है। मृत्यु के पश्चात् आत्मा दूसरे शरीर में प्रवेश करती है यह उनका सिद्धांत है। इसी विश्वास के कारण बीरता बढ़ती है श्रीर मृत्यु से कोई डरता नहीं। वे ग्रहों की स्थिति, उनका परिश्रमण, विश्व ग्रौर पृथ्वी का विस्तार, चराचर वस्तुओं का मूल स्रोत, परमात्मा की शक्ति. देवों के अधिकारों की सीमा आदि विषयों पर बहुत चर्चा करते हैं। छात्रों की शिक्षा में भी उन विषयों का अन्तर्भाव होता है।"

ऊपर दिया वर्णन पूर्णतया वैदिक संस्कृति पर ही लागू होता है। उससे यह प्रतीत होता है कि ईसा पूर्व यूरोप में वेद, उपनिषद्, रामायण; महाभारत, पुराण, भगवद्गीता ग्रादि पूरा संस्कृत-साहित्य पढ़ाया जाता या ।

# देवपूजन

ड़ इड लोग जिन देवों की मूर्तियां बनाकर उनको पूजते ये उनके सम्बन्ध में ज्यूलियस सी भर ने लिखा है कि "जिस देव का वे बड़ा भादर करते हैं और जिसकी धनेक मूर्तियाँ है वह है बुध। सारी कलाघों का

निर्माता कोर यात्रियों का मार्गदर्शक बुध समक्षा जाता है। व्यापार की वृद्धि कराना भीर धन दिलाना बुध का कार्य भाना जाता है। उसके पण्चात् मपोलो (सूर्व), मंगल मिनवा (लक्ष्मी) इन पर भी डू,इडों को श्रदा है। भपोलां (सूर्य) को वे रोग-हारी मानते थे। मिनवां हस्तकला अरेर विविध उद्योगों की देवी मानी जाती थी। इन्द्र को वे देवों का राजा कहते थे और मंगन रणदेवता माना जाता था। युद्ध में जीती संपत्ति वे मंगल को पर्पण करते हैं।

क्षपर दिए विवरण से तो कोई शंका ही नहीं रहनी चाहिए कि यूरोप की ईसापूर्व सम्यता वैदिक थी। उसके प्रधीक्षक द्रविड् थे। इन द्रविड्रों का प्रक्रिक्षण दक्षिण भारत में होता था और वहां से सारे विश्व में वे सामा-विक शासन के लिए फैस आते।

बद पाठक को हम एक चौषे ग्रंथ से परिचित कराते हैं। इसका नाम है The Celtic Druids । लेखक हैं गाँडफो हिगिन्स (Godfrey Higgins)। प्रकाशक-Rowland Hunter, St. Pauls' Churchyard, Hurst and Chance, St. Paul's Churchgate and Ridgway & Sons, Picadilly, PERE.

उस ग्रन्थ के प्रारम्भिक पृथ्ठ पर लिखा है 'इस ग्रन्थ में यह दर्शाया है कि हुइड धर्मगुरु पूर्ववर्ती देशों के निवासी थे। वे भारत से (बिटन सें) पाए। प्रवम लिपि बानी बीडिमियन् (Cadmean) वर्णमाला उन्हीं की चनाई हुई थी। स्टोनहेंज (stonehenge), कॅरनॅक (कोणार्क) आदि प्रिया और यूरोप की भव्य इमारतों के निर्माता वे ही (भारत के द्रविड़) लोक के ।"

इस पन्य को मूमिका में हिगिन्स ने लिखा है, "उत्तर भारत के निवासी बौद्ध नोग, जिन्होंने पिरॅमिडस, स्टोनहेंज, कॅरनॅक आदि (भवन) बनाए बन्होंने ही बिझ्द की (पुराण घादि की) दंतकयाएँ लिखीं, जिनका स्रोत एक ही या घीर जिनकी प्रणाली बड़े उच्च, सुन्दर, सत्य तत्वीं पर पाधारित थी- उन्हीं की गौरवगाथा इस ग्रंथ (The Celtic Druids) में र्वामत है।

हिणिन्स साहत के कथन से हम पूर्णतया खहमत है. किन्तु उनकी प्रक

छोटी गल्ती भी हम यहाँ बता देना चाहेंगे। वे लोग मार्थ, सनातन, वेदिक धर्मी हिन्दू थे। उन्हें बौद्ध समकता बड़ी भूल है। बाहे कोई बौद्ध, महाबीर, गणेश या शिव की पूजा करें, वे सारे वैदिक संस्कृति के ही चन्यायी हैं।

हिगिन्स ने प्रन्य की भूमिका में भागे लिखा है, "बिटेन हूँ इड सेलटॅक (Caltac) नाम के एक अतिप्राचीन परम्परा के लोग थे। विश्व की अद्यतम पीढ़ियों के वे लोग थे, जो प्रलय से बचकर प्रीस, इटली, फ्रांस, ब्रिटेन ग्रादि देशों में पहुँचे। इसी प्रकार उन्हीं लोगों की ग्रन्य शास्त्रा दक्षिण एशिया से सीरिया और अफीका में गई। पाश्चात्य देशों की भाषा एक ही थी। प्राचीन आयरलैंण्ड (आयंस्यान) की लिपि ही उन सबकी लिपि थी। ब्रिटेन, गॉल, इटली, ग्रीस, सीरिया, ग्रबंस्थान, ईरान ग्रीर हिन्दुस्थान-सबकी वही सिपि थी।"

इस प्रकार यह चौथा यूरोपीय लेखक भी वही कहता है कि प्रलय के पश्चात मनु के वंशजों ने ही वैदिक संस्कृति और संस्कृत-भाषा का विवव में प्रसार किया।

निजी ग्रन्थ के पृष्ठ १ पर हिगिन्स ने लिखा है, "यूरोप के प्राचीनतम इतिहास की खोज करते हुए हर प्रदेश में डू इडों के ही विश्वाल भवनों के लण्डहर प्राप्त होते हैं। कई स्थानों पर वे अवशेष बड़े भव्य हैं। प्राचीन काल में वे बड़े ही प्रेक्षणीय ग्रीर शोभायमान होने चाहिए।

पृष्ठ ११ पर लिखा है, "सी भर के मनुसार हु इडों के धर्माचार लिखे नहीं जाते।"

हम जानते हैं कि प्राचीन संस्कृत की पढ़ाई श्रवण कर मुसोद्गत (कण्ठस्थ) करने की थी। इसीसे पता चलता है कि यूरोप में भी वेदपठन होता था।

सी भर ने कारण यह कहा है - "लिखाई के बजाय हु इड लोग छात्रों से विद्या इसलिए मुखोद्गत कराते थे कि एक तो अयोग्य अपात्र जनों के हाथ वह साहित्य न लगे, लिखित विद्या पुस्तकों में ही धरी न रह जाए, भीर छात्रों का स्मरण तीच रहे।" (The Celtic Druids, पृष्ठ १४)

"रोमन दार्शनिक डूड्डों को बड़े विद्वान्, भादर्श भौर गुणवान्

ब्यक्ति मानते थे।" (पृ० १३) इससे स्पष्ट होता है कि डू इड बैदिक संस्कृति के लोग थे। इस सन्दर्भ में ननु का बचन प्रसिद्ध है—"भादनं अ्यक्ति निर्माण करना ही बैडिक संस्कृति का भ्येय रहा है।

इ इड और देद

शाचीन देदविद्या के सम्बन्ध में 'धागम' ग्रीर 'नियम' शब्द प्रयुक्त होते है। यूरोप के बुइहों में से ही शब्द पाए जाते हैं। हिगिन्स लिखता है, (ब्रुक्त प्रत्य के पृष्ठ २१ पर) "ईसाई पन्य-प्रसार के कारण प्राचीन 'ध्यम' क्षिप ईसाई पादरियों के समक्ष में न भाने से उसे जादू-टोना मान-कर-वहीं भी दिसे वहाँ नष्ट कर दी जाती। पैट्रिक ने उस लिपि के तीन हो बन्द बनाए। देन्स भाषा में (ogam उर्फ ogum) अगम शब्द शायम है। उसका धर्ष है 'विधिलिखित' या भविष्य में होनेवाली घटनाएँ। केम्बर (Kazzler) भी लिखता है कि ग्रम, ग्राम, ग्राम (oga, ogum, ogma) इन सेन्टिक कव्दों से सांकेतिक लिपि या गुप्त विद्या का निर्देश होना था।

बह प्राचीन वैदिक प्रत्य सारे पूरोप में नये-नये ईसाई बने लोगों ने बड़े विरस्तार भीर वक्ता से किस प्रकार बला दिए उसका उल्लेख ऊपर प्राया है। हर बनिवार वा रविवार पिरवाघरों में या अन्यव ईसाई प्रवचन समान्त होने पर सारी मीड़ हयीड़े लेकर मन्दिर तोड़ने और मूर्तियाँ फोड़ने निकलतों थी भीर वैदिक प्रत्यों की प्राय लगा दी जाती। इससे जाना जा सकता है कि ईसाई नड उसी छल, बल, कपट डारा फैलाया गया जिस प्रवार कुछ सदियों बाद इस्लाम लादा गया। दोनों धर्मों में तोड़-फोड़, लूट भीर लोगों का दछ करने दालों की सन्त, सुभी इत्यादि उपाधि बहाल की गई। इसी से वैद्रिक मी ईसाई सन्त माना जाता है।

टीलंड (Toland) वह प्राचीन (प्रगम) लिपि विविध प्रकार से किस तरह निसी बाती इसका बर्णन कई हस्तिविखित प्रन्यों में पाया जाता है। बैसा एक प्रन्य दक्तिन नगर(प्रापरजैंड की राजधानी) कलिज के प्रन्यालय में है प्रोर दूसरा Duke of Chandos नाम के दरबारी के घर है। (पूछ Re, The Celtic Druids)

हिगिन्स के समय डब्लिन में एक ही कॉलेज होगा। उस प्राचीन निषि का परिचय देने वाले प्रन्थ में यूरोप की प्राचीन बैदिक संस्कृति का कुछ प्रोर पता लगाया जा सकता है।

# यूरोपीय सभ्यता का स्रोत भारत

हिगिनस का निष्कषं है कि यूरोपीय सभ्यता का पालन-पोषण मारतीय बैदिक संस्कृति से हुआ। "प्रीक, रोमन ग्रोर सेन्टिक भाषाएँ परस्पर मिलती-जुलती हैं ऐसा(एम० हडलस्टन्)M. Hudelleston ने बता दिया है। वह समानता स्वाभाविक थी। क्योंकि तीनों को सफल बनानेवाली धाराएँ किसी श्रेष्ठ पूर्ववर्ती देश से पश्चिम दिशा में ग्राई" (The Celtic Druids, पृष्ठ २२)। वह श्रेष्ठ देश भारत के ग्रांतिरक्त ग्रोर हो हो कौन सकता है?

## वेद-विद्या का देवी स्रोत

हिगिन्स ने लिखा है (The Celtic Druids ग्रन्य के प्ष्ठ २७ से ४२) कि भारत, ईरान भीर बिटन में प्राचीनकाल में कुछ साँस्कृतिक मेलजोल रहा हो तो वह भारत के बाह्मण, ईरान के मंगी (Magi) भीर इ इडाँ द्वारा ही हो सकता है। प्राचीन लिपि के भंग संस्कृत में ही पाये जाते हैं। पर्सिपोलिस (यानी पुरुषपुर) नगर के शिलालेख भायरलैंड की भगम लिपि से मेल खाते हैं। ग्रगम गब्द संस्कृत में भी है। इसे सर विलियम जोन्स (प्रठारवीं ग्रताब्दी का एक भंग्रेज विद्वान्) बड़े भाष्ययं की बात मानते हैं। भगम ग्रक्षर भागति के पे। पेड़ों के पत्तों पर लिखने की ही रोम में प्रया थी। भायरलैंड के डू इड लीग अपने भापको भगम लिपि के निर्माता नहीं कहते थे। वे तो बताते थे कि भगम बड़े प्राचीन समय से चलती भा रहीं कहते थे। वे तो बताते थे कि भगम बड़े प्राचीन समय से चलती भा रहीं है।

पाणिति और अन्य सारे वैदिक विद्वान् वार-बार यही तो कहते रहे हैं कि संस्कृत भाषा और उसकी वर्णमाला देवदत्त है। वह मानव ने नहीं बनाई।

भौर एक बात ध्यान देने योग्य है कि भारत के बाह्यणे, देरान के मंनी (बा नानी) भौर यूरोप के द्रविड सारे वैदित पण्डित पुरोहित थे। Magi(मानि या मंगी) कब्द 'सहा यागी का भपश्रंत्र है। द्रविड तो द्र-विद् यानी द्रष्टा भौर विद्वान् ऋषिमुनी तो थे ही।

हिंगिन्स के यन्य के पृष्ठ ४३ से ५६ पर उल्लेख है कि "भारत के नगरकोट, कश्मीर और वाराणसी नगरों में, रिशया के समरकंद नगर में बढ़े विद्याकेंद्र वे जहां विपुत्त संस्कृत-साहित्य था।" वैसा ही साहित्य ईजिप्त के चलेक्मोंड्या (धलक्येंद्र) नगर में, इटली के रोम नगर में और तुर्कस्थान (तुरगस्थान) के इस्तंबूल नगर के वैदिक धर्म-केन्द्रों में भी होता था। ऐसे धमकेन्द्र प्राचीन काल में धसंस्थ थे। वहां की जनता जैसे-जैसे ईसाई और इस्लामी बनती गई वहां के मन्दिर, प्रन्थ भादि सब जला दिए गए।

हिगिन्स के ग्रन्थ के पृष्ठ ६०-६१ पर बिविध भाषाओं के शब्दों की एक तुलनात्मक सूची दी गई है। इससे पता चलता है कि अधिकाधिक प्राचीन काल में सारी भाषाएँ संस्कृत से ही निकली दिखती हैं।

# वैदिक पुरोहितों का विश्वसंचार (अमण)

वैदिक संस्कृति के समय में विश्वसंचार की प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्त्रता थी। साज की तरह वीजा (प्रवेश-पत्र) लेने की रोक-टोक उस समय नहीं थी। हिगिन्स ने लिखा है कि कोई भी पुरोहित, दरवेश, ड्रुइड या बाह्यण भारत से ब्रिटेन तक अपनी पवित्र भूमिका के संरक्षण हेतु बड़ी सरसता से प्रवास कर सकता था।"

भारत से फांस और बेल्जियम तक भूमि जुड़ी हुई हैं। तत्पश्चात् २१ गील का सागर पार करके नाव द्वारा ब्रिटेन में प्रवेश करना सरल था। पड: बाक्कों को ऐसा नहीं सममता चाहिए कि प्राचीन काल में मोटरें और बियान नहीं वे धतएव विदेशों से संपर्क नहीं रखा जा सकता था। की झपति बाहन हों या न हों साहसी मानव प्रत्येक युग में विश्वसंचार करते था रहे हैं।

# बड़ा दिन (X-mas) ड्रूडडों का वैदिक उत्सव

पतंमान समय में ऐसी एक आन्त घारणा फैली हुई है कि एनसमस (X'mas) उर्फ किल्मस या 'बड़ा दिन' ईसाई उत्सव है। कमंठ ईसाई वन स्वयं उस घारणा का इन्कार करते हैं। किल्मस का हल्लागुल्ला, प्रानन्द मंगल ईसापूर्व लोगों का त्यौहार होने के कारण ईसाइयों को उससे पूर्णतया दूर ग्रीर ग्रलग रहना चाहिए ऐसा प्रचार कमंठ ईसाइयों हारा होता रहता है तथापि सामान्य ईसाई जन कमंठों के प्राक्षेय या प्राग्रह की कहा परवाह करते हैं! किल्मस के बहाने मौज भादि करने का श्रवसर कौन छोड़ेगा जबकि ईसापूर्व समय से उत्तरायण का वैदिक त्यौहार वे ग्रीर उनके पूर्वज बड़ी धूमधाम से मनाते ग्रा रहे हैं।

पृष्ठ १६१ पर हिगिन्स ने लिखा है, "पहाड़ियों पर ग्राग जलाकर २४ दिसम्बर का त्यौहार ब्रिटेन ग्रीर ग्रायरलैंड में मनाया जाता था। बारह दिनों के पश्चात फिर बैसी ही होली जलाई जाती। उसे एपिफेनी (Epiphany) कहते हैं (एपिफेनी याने किसी देवी व्यक्ति का साक्षात्कार होना)। फांस में भी डुइडस् की परम्परा वैसी ही सर्वव्यापी थी जैसी व्देन में। फांस में किस्मस को 'नौए' (Noel) कहते हैं। यह मूलतः इब्रु जा चैत्ही भाषा का 'नूल' (Nule) जब्द है। ग्रायरलैंड में ग्रायरित ग्राया में किस्मस को नोलेंग (Nolagh) कहते हैं। (कॉनिश भाषा में नाडेलिक (Nadelig) कहते हैं। ग्रामें रिकन भाषा में 'नेडेलेक' (Nedelak) ग्रोंच 'गेल' (Gael) भाषा में 'नॉलिग' कहते हैं। हरियाली ग्रीर विशेषतया 'मिसलटो' (Mistletoe) (यानी 'सोमलता') उस त्यौहार में पर-घर में लगाई जाती। लंदन नगर में भी लगाई जाती। इससे यह इड्डों का त्यौहार होने का पता लगता है। ईसाई परस्परा से उसका (किस को की सम्बन्ध नहीं है।"

# वैदिक देवताओं का पूजन

हिगिन्स के The Celtic Druids प्रत्य के पृष्ठ १६२-१६३ पर जिल्ला है, "ईसा पूर्व १०० वर्ष गॉल (Gaul) प्रदेश के चार्ज (chartra)

जिले में कन्बाकुकारी का एक उत्सव मनाया आता था। उस स्वीहार का नाम या मजिनी पारितृती (Virgini Parituree)। उसी प्रकार विटेन के सांक्रफोर्ड नगर ने बालक को दूध पिलाने वाली माँ की प्रतिमा एक प्राचीन सूर्व केन्द्र मे थी। उदीयमान बाल सूर्य को वर्ष रूपी माता दूध पिला पाल-पीस कर बड़ा करेगी ऐसा उसका प्रभिप्राय या। उस सूर्य को मित्र कहा करते वे। (भित्र संस्कृत-नाम हीं है)। प्रोटेस्टंट लोग प्राचीन एट्ट्रस्कन प्रया के घटुकार कन्या मौर बातक के पूजन से किस्मस मनाते हैं। उसे वे देवी नृतिया (Nurtia) कहते हैं। उसी से नसं(Nurse) शब्द बना है। गोरियस (Gorius) के Tuscan Antiquities प्रन्थ में गोद में एक बालक को लिए एक पट्टूस्कन देवता का चित्र है। रोम के ईसाई लोग उसे ईसा की माता 'मेरी' कह डालते किन्तु दुर्भाग्यवश एट् स्कन रिवाज के अनुसार उस स्त्रों को बाहू पर एट्र्स्कन् लिपि में नूतिया (Nurtia) नाम अंकित है। इंरानी लोगों में भी यह एक बड़ा त्यौहार था। वे उसे मित्र (सूर्य) देव का जन्मदिन मानते थे।"

हिविन्स ने निजी बन्य की भूमिका में कर्मठ ईसाई लोगों के प्रति बड़ा कोध प्रकट कर उनको हेराफोरी का भण्डा-फोड किया है। जैसे उसने ऊपर निखा है कि एट्टुस्कन देवी नूर्तिया की प्रतिमा को ईसाई लोग निजी देवता 'मेरी' बतलाकर काम चला लेते यदि उसकी बाह के ऊपर नूर्तिया नाम न विका होता।

जपर दिए ब्योरे के प्रनुसार जिस्मस ईसाइयों का त्यौहार नहीं अपितु प्राचीन बैदिक उत्सद है। दिसम्बर २३ को सूर्य का उत्तरायण आरम्भ होता है। उसी विधि से दिन बड़ा होने लगता है। इसी कारण उसे वड़ा दिन का त्योहार कहा जाता है। दिसम्बर २२ की रात सबसे लम्बी रात होती है। भीष्मिपितामह, महाभारत युद्ध के पश्चात् उत्तरायण की अतीका में ही इच्छामरण स्वाकारने से पूर्व जरणस्या पर पड़े रहे। उनकी वह प्रदीर्घ अतीका समाप्त हुई तया युद्ध भी समाप्त होने से एक भीषण संहार के छन्त पर बच-कृषे लोगों ने छुटकारे की तम्बी सांस ली। युद्धविराम पर कृष्ण वनवान् ही सबंखेष्ठ व्यक्ति माने गए। वेस भी भगवद्गीता में 'मासानान् मार्गणीप्रेंड्स्' बचन से मार्गशीर्ष (दिसम्बर) को भगवान् का

(यानी कुष्ण) मास कहते हैं। अन्तिम प्रदीर्घ रात्रि का भास इस दृष्टि से भी दिसम्बर के लिए कृष्णमास नाम सार्थक है। ऐसे प्रनेक संयोगों के महाभारत युद्ध के समय से भगवान् कृष्ण के जन्म समय पर ठीक १२ बजे घंटियाँ बजाकर कृष्णमास उत्सव मनाया जाने लगा। तोम (राम) नगर में झनादि काल से एट्रुस्कन लोग बालकृष्ण को गाँद में लिए हुए वंशोदा की मृतियां धौर गोकुल का दृश्य बनाकर कृष्णमास त्योहार मनाते थे। वे ही लोग जब छल-बल और कपट से ईसाई बनाए गए तो उसी प्राचीन पशोधा-कृष्ण की मुर्तियों को मेरी और उसका पुत्र ईसामसीह कहकर उसी पूजा को ईसाई मोड़ देने की हेराफेरी ईसा-पन्थियों ने कर दी।

उसी प्रकार ईसाई कहलाने वाले ग्रन्य सारे त्यौहार भी ईसापूर्व समय से मनाए जाते रहे हैं। पहले से चले बा रहे सारे पन्य, धर्माचार बादि पूरे निगलकर उन्हें अपने ही घोषित करने के ईसाई षड्यन्त्र के बारे में The Celtic Driuds ग्रन्थ के पृष्ठ १६४ पर गाँडको हिमिन्स ने लिखा है कि "ईशानी (Esseni) पन्य के साधु ईसाई बनाए जाने के पश्चात् पतित और पापी रोमन और ग्रीक साधु कहलाने लगे। धर्म-परिवर्तन के पश्चात् उनकी एक खिचड़ी सम्यता बन गई। उनकी मोनस्टरीज (monasteries) यानी भ्राध्मम उनके ईसाई बनने से पूर्व से ही स्थापन हुए थे। उनमें एक विशेष दिन सूर्यपूजा के लिए निश्चित किया गया था। सूर्य को ईंग्वर (प्रमु) कहते थे। वह दिन था २५ दिसम्बर, मानो जैसे सूर्य का वह (उत्तरायण के रूप में) जन्मदिन था। ड्रुइड लोग भी इसे मनाते थे। भारत से नेकर पश्चिम के सारे देशों तक सूर्य के उस उत्तर संक्रमण का दिन जो मनाया जाता वा उसी को उठाकर ईसाइयों ने निजी क्रिस्मस त्यौहार घोषित कर दिया।"

इससे विशव के सारे लोगों को पता लग जाना चाहिए कि उनके बर्ज-मान पन्थ, धमं या रीति-रिवाज चाहे कोई भी हों अतीत में सारे मानवीं की एक ही संयुक्त वैदिक-प्रणाली थी। उसी प्रणाली के आचार-विचारी

को ईसाई या इस्लामी कहकर तोड़ामरोड़ा गया है। प्राचीन यूरोप के लोग सेल्ट (Celts) या केल्ट (Kelts) कहलाते थे। डोरोथी चैपलीन ने अपनी पुस्तक Matter, Myth and Spirit उक Keltic and Hindu Links के पृष्ट १६ से २० पर लिखा है, "केस्ट

लांग विभिन्न जातियों के थे। उनकी भाषाएँ भी भिन्न थीं तथापि उनकी संस्कृति एक थी। उनके न्यामालय होते थे। ड्रूइड पुरोहितों के बनाए नियमानुसार समाज का नियम्त्रण होता था। केल्टजन आयं थे या नहीं इस पर नतभेद है। किन्तु सदि वे सार्य नहीं थे तो होम-हदन की प्रथा उनमें कैसे बाई ! क्रवेद के ब्रिंतिरिक्त किस प्राचीन ग्रन्थ में यज्ञ के बारे में विपुल वर्णन है ? हिन्दुओं के धर्मग्रन्थों के प्रतिरिक्त बैल, वराह और सर्प को किस साहित्य में दें वी प्रतीक समका जाता है ?"

क्रपर दिए उद्धरण से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ईसापूर्व काल में बूरोप की जनता आयं यानी वैदिक प्रणाली की थी। कई यूरोपीय विद्वानों ने भ्रम केंसा रक्षा है कि धार्य नाम की एक विशिष्ट जाति थी। इस ग्रन्थ में हमने स्थान-स्थान पर यह बतला दिया है कि पार्य किसी जाति का नहीं ्षितु बैंदिक जीवन-पद्धति का नाम है। व्यक्ति चाहे मंगोल, हटशी, गोरा धादि किसी जाति का हो यदि वह वैदिक-प्रणाली को अपना लेता है तो वह यार्थ कहलाता है। इसी कारण प्राचीन यूरोप के केल्ट लोग भिन्त-भिन्त बाबाएँ बोलते थे, विभिन्त जाति के ये फिर भी कुछ विद्वान् तो उन्हें झार्य हो समक्ते थे। वह योग्य भी हैं। क्योंकि ग्रायंत्व तो वैदिक शाचार-प्रणाली है को 'कुम्बन्तो विश्वमार्थम्' उद्घोष के सनुसार सारे मानवों के लिए परमात्मा हारा दी गई है।

पर हम पाठकों को एक पांचवे ग्रन्थ से परिचित कराते हैं। नाम है Sanskrit and its kindred Literatures-Studies in Comparative Mythology। नेजिका है जॉरा एलिकाबेथ पुसर (Laura Elizabeth Poor) । प्रकाशक है C. Kegan Paul and co., Paternoster Square London, १८=१1

इस प्रत्य के पृष्ठ १ फीर २ पर लेखिका कहती है, "प्रानेक देशों के विभिन्त समय के साहित्य की दावत में लिखना चाहती हैं। मुक्ते यह दर्गांना है कि वह सारा साहित्य एक ही है। विभिन्न समय में बही विचार उस साहित्य में बार-बार प्रकट किये जाते रहे हैं। विधिनन देश एक-दूसरे ने बाहे किनने ही दूर रहे हो उनके साहित्य में मानवी विचारों की एक ही क्षि रीसती है वानी उस साहित्य में एक ही दिचारशृक्षणा दीवर्ती है।

किनीशियन्, कार्थं जियन्, रोमन्, ग्रीक प्रादि लोगों के इतिहास भिन्त-भिन्न भले ही लगें किन्तु जब यह पता चल जाता है कि वे सारे किसी एक राष्ट्र से सम्बन्धित हैं तो उस अध्ययन में किन बढ़ती है और नेतना प्राप्त होती है। संस्कृत भाषा ही सबको एक सूत्र में पिरोती है। इस जानकारी से वह विचार परिवर्तन होता है। उन सारे साहित्यों का मूल जानने के लिए संस्कृतभाषा की जानकारी होना, उस भाषा के महान् योगदान का ज्ञान श्रीर बाधुनिक शास्त्रों से उस भाषा का सम्बन्ध ज्ञात कर लेना बावश्यक है। सॉलोमन के समय (यानी ईसापूर्व सन् १०१५) में ग्रीर ग्रलेक्फेंडर के समय (ईसापूर्व ३२४) में भी संस्कृत बोली जाती थी।"

संस्कृत में 'द्यु' प्रक्षार स्वलींक का द्योतक है। उसका स्वामी या शासक देवस्-पितर् कहलाता है। यही दो शब्द मिलकर खुपितर् (Dyaus Pitar उर्फ Zeupiter), ज्युपितर (Jupiter) यह यूरोपीय नाम बन गया।

'देवस्' यह प्राचीन संस्कृत शब्द ईरानी फंड भाषा में 'दोवस्', लेटिन में 'देऊस', ग्रीक में 'थिग्राँस', इटैलियन् में 'दिवास', फ्रेंच में 'द्य' ग्रीर ग्राग्ल भाषा में 'डेह्मिल' बन गया। ईसाई और इस्लामी परम्परा में प्राचीन वैदिक परम्परा के प्रति तिरस्कार बढ़ाकर उससे नाता तोड़ने के लिए बैदिक देवताओं को गैतान् या जिन् यानी भूत आदि दुषण लगाए जाते रहे। जिन वैदिक देवताओं को ईसाई और इस्लामी लोगों के पूर्वज पूजते ये उनका प्रस्तित्व भुला देने के लिए ईसाई यौर इस्लामी नेताओं ने उन देवतायों की निस्दा करते रहने की चाल चली।

### विश्व-साहित्य का स्रोत-संस्कृत

लाँरा के पृष्ठ १२० पर उल्लेख है कि, "संस्कृत-साहित्य में ऐसी कई कथाएं हैं जिन पर Arabian Nights ग्रन्थ की कुछ कथाएं प्राधारित हैं" IAesop's Fables नाम की यूरोपीय लोगों की कहानियों की पुस्तक भी संस्कृत हिलोपदेश और पंचलन्य पर आधारित है। प्ररवों ने उन दो संस्कृत कथासंसहों के ग्रारवी भनुवाद भी कर लिए वे।

ईरान जबतक हिन्दू देश रहा तब तक विणाल बैदिक संस्कृति का एक भंग रहा। किन्तु लॉरा ने लिखा है (उसके प्रत्य के पृष्ठ १४२ पर) कि मुसलमान बनते ही ईरान एक पापी घोर राक्षसी देण बन गया। "इस्लाम-पूर्व समय में ईरान पूर्वतया भिन्न प्रकार का देण था। ईसापूर्व सन् २२३४ में ईरान में आये जासन था। इस्लामी देश बनने के पश्चात् ईरान स्त्रैण क्षीर विस्कासभातको देश हो गया है। जो भी महम्मदी होता है उसका बीवन विषय-वासनाधी ने लिप्त रहता है।

# संस्कृत-साहित्य को प्राथमिकता और महत्ता

नोंस के बन्ध में (पृथ्ठ १७३) लिखा हैं, "संस्कृत-साहित्य की बात करते हुए यह कभी नहीं भूतना चाहिए कि वह स्वयं प्रेरित था। अन्य किसी ब्रहेश के सम्पन्ने दिना ही संस्कृत-साहित्य का गठन हुआ। ग्रीक-साहित्य उन बकार स्वतन्त्र नहीं है। संस्कृत-साहित्य आध्यात्मिक, दयाई और सद्गुणी (पदित्र)-सा लगता है जबकि ग्रीक-साहित्य कृतिम, अनैतिक और धन्याध्यात्मिक-सा लगता है।

### क्रांति का शासन

बंदिक समाज के सन्तर्गत प्रत्येक ज्ञाति (जैसे लुहार, कुम्हार आदि) का निजी संगठन और शासन होता था। स्कांटलैंड के पहाड़ी प्रदेशों में भी देशा ही जाडि जासन प्रचलित था। यह कोई भारत की या स्कॉटलैंड की ही विनेपत: नहीं है। प्राचीन विक्व-भर में जो वैदिक समाज था उसमें सबंद जाति-जाति का ही जासन होता था।

### इ इडों की विद्या-प्रणाली

इ इसों की विद्या-प्रणाली वैदिक थी। इसके अनुसार वालक पाँच वर्ष मा होते ही १२ से २० वर्ष तक की शिक्षा के लिए गुरु के ग्राध्मम में भेजा बाता था। इस सम्बन्ध में सारा ने लिखा है—"पवित्र मनत्र सीखने के लिए हूइडों को २० दर्घों का समय दिया जाता। किन्तु वे इन्हें कभी लिखते नहीं में। मत. वह सारा ज्ञानसाहित्य लुप्त हो गया है। इस पर चिन्ता करने को बान नहीं। क्योंकि बुंदमन्त्र तो उपलब्ध हैं ही। हमारे सारे निष्कप सिद्ध करने के लिए वे पर्याप्त है। किन्तु बुद्धों की प्रणाली से तुरन्त भारत का स्मरण होता है। ड्रूइड भी जिल्लक, न्यायाधीण ग्रीर वंश होते थे। भारत के बाह्मणों की तरह ही हु इड़ों के बड़े प्रधिकार थे।"

लॉरा के कथन में इस कुछ छट-पुट संगोधन सुकाना चाहेंगे। उन्हें छोड़कर लॉरा के निष्कर्ष सारे सही और महत्त्वपूर्ण हैं। हु इडों के मन्त्र बैदिक ही थे यह लाँरा का कथन सही हैं। उनकी विद्याप्रणाली वैदिक थी यह भी ठीक है। बिटेन में और यूरोप में अन्यत्र पाए जानेवाली प्रस्तरी इमारती के खण्डहर, जो कॉमलैक (chromlacs), डॉलमेन (Dolmens) ग्रीर स्टोनहेंज (Stonehenge) आदि कहे जाते हैं, वे दु इडों को वैदिक सभ्यता के अवशेष हैं। ब्रिटेन में तो बे विपुल पाए जाते हैं। नष्ट मन्दिर, भवन, ग्राश्रम, विद्यालय ग्रादि वे फूटे-टूटे ग्रवशेष है।

# भारतीयों का विश्वप्रसार (फैलाव)

वर्तमान पाश्चात्य विचारधारा के विद्वज्जनों की यह धारणा है की ग्रायं नाम की कोई जाति थी जो किसी ग्रन्य स्थान से प्रोप ग्रोर भारत में जा बसी, श्रीर केल्टिक लोग एशियाई जन थे जो यूरोप में जा बसे। ये लांग भारत छोड़कर क्यों जाते रहे इसकी स्पष्ट कल्पना ग्राज तक उपलब्ध नहीं थी। हम उसका विवरण यहाँ दे रहे हैं। प्रार्य नाम की कोई जाति थी ही नहीं। आर्य तो सनातन, वैदिक हिन्दू प्रणाली का नाम है। वह धर्म कभो भारत से सारे विश्व में फैलाया गया। इस दृष्टि से यह कहा जा सकता है कि सायंविचारधारा के लोग उस समय विश्व में फैले जब अन्य कोई विचारधारा थी ही नहीं। उस समय ग्रनायं उनको कहते थे जो पिछड़े हुए थे और संस्कारादि नियमबद्ध सुसंगठित समाज का जान नहीं था। उस धार्यधर्म के प्रसारक, नियंत्रक, व्यवस्थापक वर्ग को द्रविड कहा जाता था। भतः आर्यधमं का प्रसार करनेवाले ऋषि-मुनिवर्गको द्रविड कहा जाता था। इस दृष्टि से द्रविड़ों की निगरानी या नेतृत्व में ग्रार्यधर्म का विश्व-प्रसार हुआ। इसी कारण आयं और द्रविड शब्द बार-बार सर्वत सुनाई देते हैं। यूरोप में द्रविड़ का उच्चारण डूइड हुआ।

इतिहास की उथल-पुथल में बड़े-बड़े जनसमूह सदियों का निजी प्रदेश छोड़कर दूर जा बसे। जैसे प्रलय होने पर मनुमहाराज के साथ कुछ लोग XBI.COM.

मुरक्षित स्थान पर बले गए। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् मूसलास्य से हताहरू पदु लोग हारका छोडकर पश्चिमी देशों में बले गए। महमूद गजनकी, घोरी धादि इस्लामी प्राकामकों ने भारत में जो ग्रातंक मचाया वसके बस्त हिन्दू लोग समय-समय पर देश छोडकर चले गए। सन् १६४७ में जब भारत के एक हिस्से संपाकिस्तान बना लाखों लोग नई सीया पार-कर पाकिस्तान में शए या सुकड़े हुए भारत में ग्रा बसे।

एक समय था कि विश्व के मारे जन वैदिक धर्मी यानी हिन्दू थे। जब से इन्हें छल-बल, धोले से या प्रलोभन से ईसाई बनाया गया तबसे वे अपने कारको क्रमग सानने सगे। इस क्षमंपरिवर्तन के कारण उनकी भाषा, रहत-गहन, पोणाक, सातपान सादि इतने बदल गए हैं कि हजारों वर्ष पश्चात व नीग नहीं घीर से भारत या बसे। किन्तु वह निष्कर्ष गलत होगा। लोग बही होते हुए भी धर्मपरिवर्तन के कारण उनके वर्ताव में आम्लाग्र परिवर्तन होकर वे किसी भन्य स्थान से ग्राए हुए लगते हैं। जैसे इटली देण में हमा पूर्व ज्यो शताब्दी से ६००-७०० ई० तक एट्स्कन् सभ्यता का कुछ इतिहास मिलता है। तत्वश्चात् उनका अस्तित्व इतिहास से मिट गमा-सा नगता है। इसका प्रयं यह नहीं कि सारे एट्ट्रस्कन लोग यकायक इटनो देश छोडकर चले गए। विश्व इतिहास के ऐसे कई गलत सिद्धान्त ठीक करने की ब्रावश्यकता है। हो सकता है कि जैसे-जैसे रोमन साम्राज्य का कानकाता होता चला गया वैसे-वैसे एट्टुस्कन लोगों का नाम कालगति के कारण मिट गया या जानब्भकर मिटाया गया। जब सामृहिक देशान्तर का कोई प्रमाण नहीं मिलता तो किसी जाति का इतिहास लुप्त होने का बारव हर्ती देश के अन्तर्गत दुलंक या वैमनस्य में ढूँढ़ना योग्य होगा !

# वैदिक संस्कृति का मूलस्थान

सूरत नगर के किसी इस्लामी जोधसंस्थान में कार्य करने वाले एक अरब ने मुक्ते पत्र द्वारा यह लिखा कि हिन्दू रहन-सहन और आचीन (इस्लामपूर्व) अरब रहन-सहन, विचारधारा आदि में इतनी समानता पाई जाती है कि इससे स्पष्ट है कि भारत में हिन्दू धर्म अरबस्थान से पाया।

उसका वह सुभाव स्वण्टतया पक्षपाती था। उस पत्र का एक धीर गुप्त हेतु यह सुभाना होगा कि जैसे प्राचीन समय में प्ररवों ने भारत को हिन्दू-प्रणाली दी बैसे ही सातवीं शताब्दी से इस्लाम दिया। यानी मानों जैसे ग्रारबस्थान एक-से-एक बेहतर धर्मों का संचालक ग्रीर उदार विनरक प्रसारक रहा है।

कई श्रोता या पाठक ऐसे कबनों से श्रोला का जाते हैं। जब किसी की बताया जाता है कि संस्कृत योग याग्न भाषाओं में समानता इसलिए है कि वे संग्रेज़ी संस्कृत से निकली है तो वह उत्ता यह पूछता है कि यदि ऐसा है तो ऐसा निक्क वे क्यों न निकाला जाए कि संस्कृत ही सांग्न भाषा से निकली है ?

ऐसी समस्या का सीधा-मादा उत्तर यह है कि दोनों की थायु देखी जानी चाहिए। संस्कृत ग्रांग्ल भाषा की पुत्री नहीं हो सकती क्योंकि ग्रांग्त भाषा एक या डेढ़ हजार वर्षों से प्राचीन नहीं है जबकि संस्कृत का ग्रस्तित्व विश्व के ग्रारम्भ से हैं।

वही बात सरबी पर लागू है। कट्टर और धर्माध मुसलमानों के प्रमुसार इस्लाम के पूर्व सरव में कोई स्विरता और णान्ति वो ही नहीं। नारी सम्यता, स्विरता सादि इस्लाम ने सारम्भ की। यदि ऐसा हो तो इस्लाम पूर्व सरवों का कुछ मोगदान भारत को वा विश्व को हो ही नहीं सकता। वास्तव में मुसलमानों ने पक्षपाती प्रवृत्ति के कारण इतिहास की

बस्टा कर ग्रामा है। धरवस्थान में इस्तामपूर्व गान्ति, स्थिरता भीर मन्यता भी। धरव मांग छन-बल से मुसलमान बनाए जाने के पश्चात् इन्होंने डमी इहणतबाद को सब-तब मागू कराकर मार-काट से विश्व में महम्मदो पथ का प्रसार किया।

तवापि इस घरव व्यक्ति के पत्र से एक बात स्पष्ट हो जाती है। वह यह है कि स्पलासपूर्व घरवी का रहन-रहन, त्योहार, वृत, स्नादि सारे हिन्दू प्रवासी के ही थे।

इस बन्ध का मूल उड्डेक्य इतिहास के उस लुप्त तब्य से जनता को धवनन कराना है कि जिसे पाधुनिक परिभाषा में हिन्दूधमं कहते हैं वह बास्त्रव में बैटिक जीवन-प्रणाली है और बही प्रणाली भारत, अरवस्थान छाडि शारे विक्रव में कैली होने के कारण किसी भी देश-प्रदेश की प्राचीन सभ्यता धवक्य भारत की बर्तभान हिन्दू सभ्यता जैसी ही दिखाई देगी।

मुन्त प्रकातो यह है कि वह सभ्यता कहा सारम्भ हुई ? क्या वह जारत ने निर्माण होकर धन्य देशों में गई या किसी अन्य प्रदेश से भारत में खाई ? इन जीवन-पद्धति का एक नाम है—सार्य जीवन-पद्धति ।

## विकृत इतिहास से मचा हाहाकार

इस प्रश्न का सही उत्तर न जानते हुए कुछ विकृत धीर कपोलकिएत तब्ब विकास में रहाए जाने के कारण कई बार बड़ा हाहाकार मचा है। यन १६३३ में १६४५ तक हर हिटलर जर्मनी का सर्वसत्ताधारी रहा। इसने यह रह लगा रखी थी कि इसने लोग मृलतः धार्य हैं स्नोर ज्यू लोग धनाव है। घतः ज्यू लोगों को या तो मार डालना चाहिए या जर्मनी से विवास देना चाहिए। हिटलर के इस दुरायह के कारण, कहते हैं, उसने काठ लाग ज्यू लोग मार डाले। धार्य-धनार्य णव्दों की ठीक-ठीक व्याख्या धर ब्याब्द न समसने के बतरण कितना बड़ा हाहाकार मच सकता है इसका यह एक अबल उदाहरण है। ऐसे कितने ही ऐतिहासिक स्नम प्रसृत होने में क्लिने ही धार्यक सबे होंगे यह एक गंगोधन का बड़ा उद्बोधक

हिटनर धीर पर्याय से पाण्चात्य प्रणाली के सारे विद्वान् धार्य को

जाति समभ बैठे, यह उनकी पहली गलती है। उन्हें पह बानना प्रावण्यक या कि आये तो बैदिक जीवन प्रणाली का नाम या। वह जीवन-प्रणाली प्राचीनकाल में सारे विषव में प्रसृत होने के कारण, यूरोपीय लोगों देने ही, अरव, ईरानी, भारतीय, यहदी सारे ही आयं थे। पहडी लोग मूलतः भगवान् कृष्ण के यदु लोग थे। इन्हें डारका छोड़कर लगभग ५ हजार वर्ष पूर्व अन्यत्र जाकर वसना पड़ा। वे विभिन्न टोलियों में जैसे अनेक देशों में गए वैसे जमनी में भी जा बसे। अतः जमनी के मूल निवासियों में ग्रीर नये आए यहदियों में कुछ अलगाव-सा रहा। तथापि यहदि भी तो प्रार्थ हो थे। भगवद्गीता के प्रवर्तक भगवान् कृष्ण को जाति के यदुवंशी मला प्रार्थ के अतिरिक्त हो ही क्या सकते थे। तथापि विकृत इतिहास पढ़ाये जाने के कारण हिटलर की मनोवृति भी विकृत हो गई और उनने यहदियों को निवंश करने का बीड़ा उठाया।

वैदिक संस्कृति को ही आयंधर्म कहते हैं। इसी प्रकार सनातन धर्म और हिन्दू धर्म यह भी उसी सम्यता के ग्रन्य नाम हैं। वेदों में उस प्रणाली के मूल नियम और स्वह्म पाए जाते हैं इस अबे से वह वैदिक सम्बता है। जिस प्रणाली में आत्मा को अपने-आपको उत्तत करते-करते परोपकार, सत्य, शहिसा आदि के मार्ग से मोक्ष प्राप्त करनी है उसे पार्य भी कहते हैं। ग्रायंधर्म वह है जिसमें श्रेष्ठतम उत्तति का मार्ग प्रनिवाय कहा गया है। सनातन इसलिए कहलाता है कि उस जीवन-प्रणाली के नियम किसी भी युग में, विश्व के किसी भी प्रदेश में, मभी व्यक्तियों पर लागू होते हैं। हिन्दू अब्द सिधु अब्द का ग्रोर इंदु अब्द का प्रांची उच्चारण है। हिन्दू धर्म यानी सिन्धु धर्म जो सिन्धु नदी के प्रदेश में प्रथम प्रारम्भ हुगा। इंदु यानी बन्द्रमा जैसे नगण्य प्रवस्था से पूर्णत्व के प्रति जाने का मार्ग बतजाने वाला धर्म। उसी इंदु अब्द का ही यूरोपीय लोगों ने 'इंदीय' (India) (देश) थीर मुसलमानों ने 'हिंदीय' ऐसा ग्रमभंग किया।

आयंधमं किसी भी जाति या पंथ को मनुष्य प्रपना सकता है। क्योंकि जो भी आयंधमीं के नीतिनियमों के अनुसार जलने का ध्येय रने या उसका यादर करे, वह आयं है। ऐसा मनुष्य पापनीक, अनुशासित, सभ्य कोर मुसंस्कृत होना चाहिए। महम्मद या ईसामसीह जैसे किसी एक व्यक्ति की XAT.COM

परम नेता मानकर उसके साथ धपसे मापको जिसने जकड़ न लिया हो ऐसा व्यक्ति कार्य कहलाने योग्य होता है। इसके विपरीत जो व्यक्ति वर्वर, कुर ब्रध्यवस्थित, ब्रानियमित, पत्तत्व व्यवहार करे वह बनायं है।

मृच्छ-उत्पत्ति के समय महाविष्णु हारा प्रचलित की गई वैदिक मध्यता सारे विश्व में प्रसुत थी। इसके दो प्रकार हो सकते हैं-एक तो वह कि विस्व धर में को बेटिस संस्कृति गुरू से ही थी वह सुकड़ते-सुकड़ते बबल भारत में हो रह गई क्वोंकि इतरत्र के लोग प्रयने-प्रापको बौद्ध, इंबाई वा इस्तामी कहकर प्रलग रहने लगे। यतः यह भ्रम उत्पन्न हो अवता है कि प्राचीन विका में बैदिक संस्कृति भारत द्वारा फैलाई गई।

इसरा पर्याप नह हो सकता है कि सिन्धु-गंगा-यमुना और तिब्बत के प्रदेश में बार संस्कृति सुण्डि-उत्पत्ति के समय से आरम्भ हुई और 'कुण्यन्तो विस्वयार्वम् तत्ने वासे इविडो ने (यानी ऋचि-मुनियों ने) उसे महाविष्ण् बी बाहा से मार विश्व में पै.लाया ।

प्राप्त सुवों ने बाकार ने वह दूसरा पर्याय अधिक उचित और तथ्य-पूर्व जान पडना है। वे धाधार इस प्रकार हैं। कै लाश और मानस-सरोवर, क्रास्म्य से ही इस सम्कृति के पाधार केन्द्र है। तिब्बत शब्द 'त्रिविष्टप' ादी 'न्बमें' इस वर्ष का दोतक है। यह तभी हो सकता है जब स्वर्ग द्वारा जबन पीढ़ों के मानबों का बहाँ निर्माण किया गया। भगीरय के यहनों से यरायतरम उस प्रदेश में होता इसी तथ्य की पृष्टि करता है।

नको बिण्य में बैदिक संस्कृति महाभारतीय युद्ध तक पूर्ण रूप से थीं। व्याश्यान वह दूरी-कृटी घवन्या में चलती रही। सन् ३१२ ईसवी में रोमन गकाट् बास्टटर्शन है ईसाई बनने पर उसकी रोमन सेना के छल-बस से नार बरोप की ईकाई बनाने का चक्र बलाया । तत्मक्वाल् ६०० वर्षी में कारा वर्शन ईमाई बनावा वया ।

एकर परकों भी सादबी जताब्दी से बलात् मुसलमान जनाने का कुचक धारम्भ हुवा। पर्व स्वयं मुनलनान बन गए धीर उन्होंने एक सहस्र वर्षी के बावमन न बड़े छन्य देशों की जनता को छन-वल से मुसलमान बनाया। प्रमार बाज में पारका के इतिहास का यही संक्षिप्त स्थीरा है।

धव न्यून वय ते देवल भारत, नेपाल सीर बालि द्वीप में हिन्दू,

वैदिवा, सनातन, आर्य धर्म गोष है। विश्व के सन्व देशों के दवाव, प्रज्ञान म्रादि कारणों से बौद्ध, ईसाई या महम्मदी छमें के प्रशन-प्रापको प्रतुपायी मान लेने के कारण वे बैदिक धर्म से विछुड़ गए हैं। इतना ही नहीं प्रितु गलत इतिहास पढ़ाए जाने के कारण हिटलर जैसे व्यक्ति ने भूना दिया कि मुलतः वे सारे हिन्दू ही रहे हैं।

ग्रतः इस ग्रन्थ से विधर्मी पाठकों को उनकी ग्रपनी प्राथमिक देवी वैदिक संस्कृति में जीट आने की प्रेरणा मिलनी चाहिए तथा वैदिक धर्म के पाठकों को यह प्रेरणा होनी चाहिए को वे प्रयक यन करके प्रत्येक विद्यमी को बार-बार स्नेहमय निमन्त्रण देकर हिन्दू धर्म में फिर सम्मिलित कर लें।

जैसे किसी हिन्दू व्यक्ति के चार पुत्र हैं। दैवनशाल् उनमें से तीन कमशः बौद्ध, ईसाई और महम्मदी बन गए। तब भी उनके ग्राचार-विचारादि उस चौथे भाई जैसे ही होंगे जो हिन्दू ही रहा हो। तबापि बर्म-परिवर्तन किए हुए अन्य भाई शनै:-शनै: निजी विभक्तता दर्णाने के लिए कुछ अलग, अटपटे व्यवहार या चिह्न अपना लेंगे। करते-करते वे यह भी भूल जाएँगे या लोगों को भुलाने का यत्न करेंगे कि वे कभी हिन्दू थे। वर्तमान बौद्ध, इस्लामी और ईसाइयों का यही हाल है। उनके पूर्वज कभी हिन्दू थे। इसका उल्लेख वे टालते रहते हैं और ऐसा ढोंग करते हैं जैसे वे विका के धारम्भ से ही वे बौद्ध, ईसाई या महम्मदी रहे हैं। इतिहासवेताओं को इस रहस्य को बार-बार खोलते रहना चाहिए।

हिन्दुओं को इस बात का गर्व होना चाहिए कि छल-बल से विश्व का षधिकांश भाग विधर्मी बनाया गया तब भी वे अपनी प्राचीन देवी वैदिक संस्कृति को टिका पाए हैं।

एडवर्ड पोकॉक (Edward Pocock) अपने 'India in Greece' नाम के सन्य में पृष्ठ २५१ पर लिखते हैं, "सर विलियम् जोन्स का निष्कर्य था कि प्राचीन ईराती, हब्शी, मिली, फिनीशियन, बीक, टस्कन, सीवियन्, गोठ, सेल्ट, चीनी, जापानी और पेक के नोगों की सध्यता की तरह भारत की सम्यता भी अनादि रही है।" सर विलियम जोन्स ने बड़े पते की बात कही है तयापि दुर्भाग्यवण वे स्वयं उसे ठीक समक नही पाए है। इपर

जिसने नाम दिए हैं उनकी सभ्यता एक-दूसरे से भिन्न घोड़े ही थी। वे सारे लोग बंदिक संस्कृति के ही तो धनुगायी थे। जनकी सम्यता भी भारतीय सम्बता जैसी हो प्राचीन भी इसीलिए लगता है कि वह भी वैदिक सम्यता ही थी। इस सध्यता का नाम घायंधमं था। प्रतः विषव के प्रधियांक लोग प्रपने धापको धार्य कहते हैं यद्यपि उनके देश-प्रदेश, धर्म होर बाति भिन्त-भिन्त है। सौर सायं लोग सर्वत्र होते के कारण आयं लोग कहां से बाए ? इस प्रशन के उत्तर में पाश्चात्य विज्ञान् या उनके अनुयायी वार्यार, तुरुंस्थान, मेसं।पोटानिया, उत्तरी ध्रुव ग्रादि विविध प्रदेशों को छाबी का मुलस्थान कहते रहे। यह भ्रम उत्पन्न होने का कारण यही था कि वृष्टि-इत्यति समय से या उसके तुरन्त पश्चात् आर्थ, वैदिक, सनातन इमें सद प्रदेशों। में केला हुआ था।

बार्वधर्म हो सारी मानवजाति का मूल धर्म है, यह ज्ञात कराने से एक नुष्त ऐतिहासिक तथ्य तो लोगों को भवगत होगा ही किन्तु एक और लाभ वह है कि जागतिक नान्ति, एकता, न्याय ग्रीर सुख का भागे भी मिलेगा। चैदिक बोबन-पद्धति की समाज-रचना ग्रधिकतम सुख, शान्ति श्रीर सद्भाव कायम रहे, इस उद्देश्य से बनाई गई थी।

एडवर्ड पोकांक ने प्रयने बन्य 'India in Greece' के पुष्ठ २४६ पर द्रोपोसर बिल्सन का निष्कर्ण उद्भत किया है कि "पुराणों में विणित तथ्य, वरव्यराएँ और मस्काएँ क्या किसी एक दिन प्रस्थापित हो सकती हैं। अरे बच्या इंगाई सन् के तीन सी वर्ष पूर्व भी उनका सस्तित्व पाया जाता है जिसमें बहु बहुत प्राचीन सगते हैं-इतने प्राचीन कि उनकी बराबरी अन्य बोई भी प्रणानी नहीं कर सकती।"

सर विनियम् जोन्स, विलफोर्ड, टॉड, कोलबुक ग्रादि कई यूरोपीय विद्वानों का निष्कर्ष है कि पुराणों में मानव को प्राचीनतम घटनात्रों और वरम्भरायों का वर्षन है। उसके यागे विश्व को सब यह भी जान लेना बाहिए कि वे परम्पराएं पूर्णतया बैदिक ही हैं और वे विश्व के सारे प्रदेशों वे जानू की, ने बल भारत में ही नहीं।

भारत हो उन प्रणाली का उद्गमस्यल था इसके कुछ प्रमाण हम अन् देख खुंद है। एर धोर प्रमाण यह है कि वह प्रणाली पूर्णतया भारत में अविशिष्ट है। अन्य अदेणों में से वह नष्टप्राय: ही हो गई है जैसे किसी बटवृक्ष की जड़ें तो मूलस्यान पर कायम रहें और दूर-दूर तक फैली उसकी णाखाएँ काटी जाएँ। यह इसी कारण हुआ कि देश-प्रदेश में सारे ही जन बलात् ईसाई और इस्लामी बनाए गए ग्रौर उनकी इमारतें, मन्दिर द्यादि गिरजाघर, मस्जिदें और मकबरे घोषित कर दिए गए।

वीदिक धर्म की जड़ें भारत में थीं इसीतिए तो यहाँ लगातार १२३४ वर्ष पश्चिमी प्रदेशवर्ती इस्लामी भीर यूरोपीय हमलावरों के स्नाकमण होते हुए भी भारतीय वैदिक क्षत्रिय जाति ने इनका इटकर कड़ा प्रतिरोध किया थीर उस भीषण एवं प्रदीघं संघषं के पण्चात् णत्रु का नामोनिशान मिटा-कर भारत को स्वतन्त्र किया। क्या ऐसे १२३५ वर्षों के युद्ध का इतिहान सें ग्रीर कहीं उल्लेख है ? यह संघर्ष केवल पराए ग्राकामकों के विरुद्ध ही नहीं था प्रिपतु उन करोड़ों एतहेगीय वगलबच्चों के विरुद्ध भी था जो बलात् मुसलमान ग्रीर ईसाई बनाए जाने पर भी अपनी मूछों पर ताव देकर विधमी और विदेशी शत्रुओं का ही साथ देते रहे।

इतनी नियही और दैवी निष्ठा की उस प्रणाली का स्रोत भारत ही था ग्रौर सारे प्राचीन विश्व में वही प्रणाली प्रमुत्त यी इसको मानने वाले ग्रौर भी पाश्चात्य विद्वान् हैं।

विलियम ड्यूरांट नाम के एक अमेरिकन ने 'The Story of Civilization' (संस्कृति की कथा) नाम का १० भागों का एक ग्रन्थ लिखा है। उसमें वे लिखते हैं, "जैसे भारत ही मानव जाति की माता है उसी प्रकार संस्कृत ही विषय की सारी भाषाओं की जननी है। संस्कृत में ही हमारा दर्शनशास्त्र पाया जाता है, गणित का भी लोत वही है, ईमाईपंच में गढ़े आदणों का उद्गम भी भारत ही है। स्वतन्त्रता, जनशासन आदि सारी प्रवाएँ भारत- मूलक होने के कारण भारत ही विविध प्रकार से मानवी सभ्यता की जननी है"।

भारत का सही मूल्यांकन यही है। क्योंकि एक बत्सल माता की तरह भारत ने ही तो प्रत्यक्ष रूप से और सांस्कृतिक दृष्टि से मानवता को उत्कट मातृभाव से पाल-पोसकर बड़ा किया। जैसे किसी मां की गोद में खिले-खेले, फले-फूले बालक बड़े होकर विविध क्षेत्रों में प्रपना कर्तृत्व बतलाते हैं XAT.COM.

उसी प्रकार विभिन्त देशों की प्रणासियां भारत से ही तो निकाशी है। उसी कारण उनकी बाबाएँ, प्रचाएँ, हंबकवाएँ, स्वापत्य, विद्याप्रणाची, परिधाण धादि सारे अंगो में एक शमालता का शुन दिलाई देता है। साज्य वियोगितिरधर्मा (Count Bionstiarna) ने घएने 'The Theogony of the Handus' यन्य में सिला है कि ''हिन्दू लोग ग्रीकों से किन्ने ही प्रधिक प्रवसर होने के कारण नही ग्रीकों के युक् रहे होंगे घोर

बीक लोग हिन्दुयों के शिष्य"। इससे बहु जात हो जाता है कि जैसे किसी सरीवर से नलकों द्वारा बर-धर में जल पहुंचाया दक्ता है या जैसे हृदय की धन्-धक् णरीर के प्रत्येक प्रवयव को इधिर पहुँचाती रहती है उसी प्रकार भारत से सारी विद्या, कताएँ, घाषा, परम्परा सारे प्रदेशों में गई तो गीस देश में भी पहोती। किन्तु इससे पाटक वह न समक्त बैठें कि साज की तरह भारत प्रोर ग्रीस कोई फिल्न देल थे। उस प्राचीन काल में तो सारे प्रदेण मानो जैसे एक ही बाँदक सस्कृति के धगप्रत्यंग थे जिन्हें भारत हृदय की धड़कन भीर मन की. इंग्जा देखें बेनतालीत गहुँचाता रहता। ईसाई या इस्लामी पश्री ने जैसे विक्य में हाहाकार घीर मानंक भवाकर गिरे-पटके-दवाए लोगों पर सवारी नों पा फोडों को मानि मानवजाति को दुःगी धोर दलील किया वैसे बारत ने कही नहीं किया। भारत ने ं सब की बात्सल्यभरा निजी दूध पिलाया योग उन्हें घली प्रकार घेंगुली धकड़कर घीर निखनी पगड़वाकर चनाया, विकासा, शान दिया, मनोरंजन किया, संगीत आदि जलाएँ मिसलाई प्रोर उत्पर से प्राणीनोंद दिया, प्राटण दिया कि बेटा ! सबसे मिलबुलकर रहना, निजी स्वार्त के लिए, धर्मांधता से, असुया से, कोध-नाव प्रोर सार की वर्षेट में धाकर निजी कर्नच्या निभाने में कदाथि कसूर न हो। महिनर ध्येष-निष्ठा घोड कर्नव्याः । यणना हो तो सर्गत्तिम आदर्श । मण्ड फोर पहचने तो जीवन म पानी ही रहती है। किन्तु ऐसे समग व भी ता बीनक धारने स्वामी के श्रीय के जिए सहता रहें, जो पति-पतनी वर-दूसरे की बन्तर न दे, हो भागा-णिता सीर पूज अपना धर्म न छोडे बही का इस की वन की देश्वारीय कर्वादी में उसीणे होकार मीका पाने हैं। जी दनगगाकर मानभग या असोमन के बारण धपना फलंडम छोड़ देते है वे इस विश्व की ईएवरीय परीक्षा में मनुत्तीणं माने जाते हैं और ऐसी मात्माजो को जीवन चक्र में जन्मजन्मान्तर में गोते खाने पढ़ते हैं।

काउण्ट विश्वानस्टिधना के ऊपर निविष्ट प्रत्य में पृष्ठ १६० पर उल्लेख है कि ''विषय में हिन्दुओं की कोई बराबरी नहीं कर धकता। हिन्दुओं की उच्च सभ्यता फैलते-फैलते पविचम में इथियोपिया, ईजिप्त धौर फिनीणिया तक गई, पूर्व में स्वाम, जीन और आपान तक पहुंजी, दक्षिण में सीलोन और जावा, सुमात्रा तक फैली और उत्तर में ईरान, चैन्डी और कॉलिंग होते हुए श्रीस घौर रोम तक फैली घौर घंत में तो सुदूर के हायपरबोरिश्वन्स (Hyperboreans) के प्रवेश में भी जा धनकी"।

एडवर्ड पोकॉक India in Greece' सन्य में जिलते हैं, "प्रीस का सारा समाज, सैनिकी या नागरी, प्रमुखतः एणियाई धीर प्रधिकतर भारतीय हाँचे का था। इससे पता लगता है कि भारतीयों द्वारा उस प्रदेश की बसाने के कारण वहाँ उनका धर्म और भाषा दीखती है। भारत से जो राजकृत या सरदार दरबारियों के घराने यकायक लुप्त से ही गए वे ही प्रीस देश में प्रकट होकर ट्रॉथ के समरांगण में लड़े थे"।

## प्राचीन विश्व की एकमेव भाषा संस्कृत

यूरोपीय सभ्यता का स्रोत ग्रीस देश माना जाता है। भौर ऊपर जैसे दर्शाया है ग्रीकों की सभ्यता का उद्गम भारत है। भारत की सभ्यता वी बैदिक । इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि बैदिक संस्कृति ही सारे विषय की सम्यता का मूल स्रोत है। वैदिक सम्यता की एकमेव भाषा संस्कृत ही थी। उसके सारे मन्त्र, ग्रन्थ, सन्त्र, विद्याएँ, कलाएँ, मनोरंजन शास्त्र धादि का माध्यम संस्कृत ही थी। झतः संस्कृत ही विश्व की मूलभाषा रही है।

सर धायभँक टेलर (Sir Issac Taylor) ने 'Origin of the Aryans' नाम के निजी ग्रन्थ में पृष्ठ १ पर लिखा है-"विविध दर्शन-शास्त्रों का जुलनात्मक भ्रष्टययन कर भ्रष्टेलंग (Adelung) (एक जर्मन विद्वान्) ने यह निष्कर्ष निकाला कि मानवी सभ्यता का घारम्भ कश्मीर में हुआ। वही 'स्वगं' था। अंडेलंग का घोर एक निष्कर्ष, जिसे बड़ी मान्यता प्राप्त हुई, यह है कि मानवता का धारम्भ पूर्ववर्ती प्रदेशों से होने

XOL.COM.

के कारण इमेरियन्स (Iberians) स्रोप मेल्टस् (Celts) जैसी पश्चिमी

जातियाँ वहीं से निकली होंगी"। अपर कहें तस्य में हम बोड़ा परिवर्तन सुभाना चाहते हैं। प्राचीन

कान में बिक्टिप (वानी निक्वत उर्फ स्वर्ग) घफगानिस्तान तक के पूरे हिमालयी प्रदेश की रहा जाता था। उस प्रदेश में कश्मीर का भी प्रन्तभिव होता का । सेल्टस् थोर इबेरियन्स जैसी पश्चिमी समभी जाने वाली बातियाँ मुसतः उसी हिन्दू बंदिक 'स्वगं' से निकली होंगी यह कहने के इवाब ऐसा कहना प्रधिक योग्य होगा कि विषय के प्रत्येक प्रदेश में रहने-बाते जन मूलतः पूर्णतया वैदिकधर्मी थे। महाभारतीय युद्ध के संहार से संचार धौर सम्पक्षं के सब साधन टूट गए। अतः जो जाति या जनसमृह कारत से बाधक दूर मीर संचार तथा सम्पर्क के साधनों के अभाव में दैविक संस्कृति से प्रधिक विछुड़े रहे उनके रीति-रिवाज अधिकाधिक भिल होते नए। जो जनसमूह भारत से भीर उसकी वैदिक संस्कृति से ग्रधिक कम्बद में रहे, उनको प्रया और जीवन-प्रणाली बड़ी मात्रा में वैदिक ही रही। प्रागे बलकर जो जन इँसाई घोर इस्लामी बनाए गए उन्होंने वैदिक चंस्कृति से निजी भिन्तत्व बतलाने के लिए दुराग्रह और शशुभाव से खान-पान, रहन-सहन, भाचार-विचार, बोलचाल भादि में आमुलाग्र परिवर्तन काना कुरू किया। इसी से वह भावना जाग उठी कि मुसलमान कहलाने वासा प्रत्येक व्यक्ति उस व्यवहार की सही माने जो हिन्दू प्रया के पूर्णतया षिष्ट होगा। जैसे मुबांस्त से नया दिन मानना, पश्चिमाभिमुख होकर त्रापंना करना इत्यादि ...।

एक कींच नेतक महम्में (Cruiser) ने लिखा है, "विश्व में यदि ऐसा कोई देन है जो मानवता का पलना होने का दावा कर सकता है या आरम्भ है मानव का निदासस्थान रहा और जहाँ से प्रगति और जान की लहरें सबंब पहुँचकर मानव का पुनरक्जीवन होता रहा, तो वह देश भारत ही

कृतके जैमे पाण्यात्य विद्वानों का यह मनुमान कि मानव मूलतः वन्य पक्षण से छोरे-छोरे उन्नत होता गया, ठीक नहीं है। मानव का आरम्भ इतपुर के देवी, उच्च प्रगत स्तर से हुआ।

उस समय उच्चतम बैजानिक शोधसामग्री तो उपलब्ध यी ही किन्तु वर्तमान युग के वेश्याव्यवसाय, स्त्रियों से होने वाले अन्य सामाजिक इर्व्यवहार, दुवंस चारित्यहीन समाज, लूटमार आदि दोष प्रकट नहीं हुए थे। वैदिक समाज यविभक्त कुटुम्ब पहाति और ज्यावसायिक संगठनों में बँधा हुआ रहता था। वर्तमान समय में वह इतना टूट-फूट रहा है कि पति-वत्नी भीर बच्चे तक एक-दूसरे से बिछुड़ रहे हैं।

बँडेल (L. A. Waddell) नाम के एक यूरोपीय लेखक का निष्कर्ष ? (Phoenician Origin of the Britons, Scots and Anglo-Saxons ग्रन्थ की भूमिका लिखते हुए पृष्ठ १० पर कहा है), "प्राचीन सभ्यताओं में जो समानता दीखती है उसका रहस्य समक्त में नहीं ग्राता था। अब पता लगता है कि वह किसी उन्नत सभ्यता के अंग-प्रत्यंग रहे घीर विश्व में फैले। वह उन्नत लोग भार्य कहलाते थे। उन्हीं का एक भाग फिनीशियन्स (यानी पणि या फिणि) लोग सागर पारकर सर्वत्र जा बसे।

म्रायं धमं था, जाति नहीं थी। उस दृष्टि से म्रायों के विश्वप्रसार का वॅडेल का सिद्धान्त सही है।

एच० एच० विल्सन (H. H. Wilson) (एक पाश्चात्य विद्वान्) ने ग्रॉक्सफोर्ड में प्रकाशित विष्णु पुराण के संस्करण की भूमिका लिखते हुए (पृष्ठ Cii पर) लिखा है, "संस्कृत भाषा के गुणविशेष विश्वभर की भाषात्रों में पाए जाने के कारण उन सबका प्रसार उस एक केन्द्र-स्थान से हुआ होगा जहां मानव आरम्भ में बसता था"।

The Teaching of the Vedas ग्रन्थ के पुष्ठ २३१ पर फादर फिलिएस (Father Philips) ने लिखा है, "बाइबिल के पूर्वभाग (Old Testament) का इतिहास और कालकम के बारे में जो आधुनिकतम संशोधन हुया है उससे हम यह कह सकते हैं कि ऋग्वेद प्राचीनतम ग्रन्य है। केवल आयों का ही नहीं अपितु सारे मानवों का। यतः यह निष्कर्ष प्रनिवार्य हो जाता है कि वैदिक प्रायों के उच्च ग्रीर श्रेष्ठ सिद्धान्त भारम्भिक देवी धाविष्कार द्वारा ही ज्ञात कराए गए थे।"

फादर फिलिप्स का निष्कषं स्थूल रूप से तो ठीक है। किन्तु ऋग्वेद कोई एक अकेला ग्रन्थ नहीं है। चारों बंद एक साथ ही प्रकट हुए, न कि XOT.COM.

धलग-मलग सगय पर। उसी प्रकार 'माम' एक जाति नहीं भी। वह मानव की मूलतम देवदत्त

बोदन-प्रकाली है।

हिंह धौर इस्लामी लोग अपने धापको किताबिया (यानी बाइबिल या क्रान जैसे एक विकिष्ट धर्मग्रन्य के अनुयायी) कहते हैं। यह उनका दावा ठीक नहीं है। वेद, ऋँद सबेस्ता मादि भी तो धर्मग्रन्य ही हैं। अतः किताबियां तो छमी हैं। मन्तर इतना ही है कि ईसाई भीर इस्लामी कहलाने बालों ने अपना मूल देवी प्रत्य 'बेद' से नाता तोड़कर कृत्रिम मानविर्वित्तत् बन्य को प्रपनाया ।

# प्राचीन विश्व में भारत की रूयाति

भारत ही विश्वप्रसृत वैदिक सभ्यता का केन्द्रस्थान रहा है। बटवृक्ष. जैसे उसकी कई मूल शालाश्रों से लटकते-लटकते नये-नये प्रदेशों की भूमि में प्रवेश कर इस धर्म वृक्ष का विस्तार ग्रीर छत्रछाया बढ़ाते रहे हैं।

इसके अमरत्व, अखण्डत्व का कोई देवी रहस्य है। इस्लामी ग्रोर ईसाई आकासकों ने उस सनातन वैदिक वृक्ष को सातवी गताब्दी से बीसवी शताब्दी तक नष्ट करने के लगातार यत्न जारी रसे किन्तु वे सारे प्रसफल हुए।

एक मुसलमान कवि मौलाना अल्ताफ हुसेन अली ने उस रहस्य को पहचानते हुए सखेदाश्चर्य प्रकट करते हुए कहा--

> वो दीने हजाजी का वेबाक थेंड़ा। निशां जिसका अंक्साए आलम में पहुँचा। न कुल्सम में भिभका न सेहों में घटका। मुकाबिल हुआ कोई खतरा न जिसको। किए पैस पर जिसने सातों समन्दर। वो इबा दहाने में गंगा के आकर।

कवि कहता है कि "इस्लाम की सेना से लदी नौकाएँ बड़े गर्व से इस्लाम का विजयी ठवज लहराते हुए सातों समुद्र पार करती गई। कितने ही कड़े विरोधों पर ग्रौर कठिन परिस्थितियों पर उन्होंने मात की । किन्तु जब वे गंगा की लपेटों में आई तो डूवकर नामणेष हो गई।"

ऐसा है भारत और ऐसा है हिन्दुत्व का गौरव। वैदिक सम्राट् भरत प्रलय के पश्चात् विश्व के सम्राट् हुए तब से सारे विश्व का भारतवर्ष नाम पड़ा। वर्ष शब्द पूरी गोल पृथ्वी का निदर्शक है। सांग्ल शब्द गुनिवर्ष (universe) में भी वही संस्कृत शब्द उसी ग्रर्थ से रूढ़ है। बारह मासों का

XAT.COM

एक वर्ष बड कहा जाता है तो वहाँ भी 'वर्ष' शब्द पूरे गोल ऋतुसक का-कोत्य है। बीर्य-प्राप्टव उस वैदिक विश्व के सन्तिम ससाट् थे। महा-भारतीय हुड के ख्यार जनसंगात से बैदिक विक्वसास्त्राच्य के दुकड़े हो यग बीर बिरच की गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली भंग हो गई। आयुर्वेद की पढ़ाई भी बन्द हो गई। चातुवंभ्यं धर्माधम-ध्यवस्था ट्ट-फूट गई। स्रतः महा-भारतीय पृद्ध के प्रकात् उस बंदिक विश्वसाम्बाज्य की सीमाएँ सुकुड़ते-मुकुइनै वर्तमान हिन्दुन्यान के कुछ हिस्से में ही यह विद्यमान है। इस प्रकार पौच सहस्र वर्ष पूर्व के महाभारतकाल से विद्यमान लघुभारत तक का मुसगन, प्रमण्ड, व्यवस्थित इतिहास प्रम्तुत करनेवाला यह प्रायः पहला ही इन्द होगा।

एक समय सारे सप्तलण्ड पृथ्वी में वैदिक साम्राज्य था। तत्यश्चात् प्रक्रीका में केवल बन्य जीवन ही रहवाने से उस खण्ड से वैदिक संस्कृति का सम्बन्ध ट्टा । तन् ३१२ के घासपास रोमन सम्बाट् कॉस्टण्टाइन के ईसाई हो जाने पर खड़ सी बयों में शर्नः-शर्नः सारा यूरोप ईसाई बनने से उसका भारत को बेंदिक संस्कृति से नाता ट्रंटा । तत्पक्चात् तुर्कस्थान 'रिशाया ग्रांदि देशों ने नीन, जावान तक के देश वैदिक संस्कृति अपनाते रहे। इस्लामी ष्ट्रीर प्रोपीय बाजमणीं के कारण भारत परतन्त्र होने से शनै:-शनै: उन देगों का भी बैदिक संस्कृति से नाता टूट गया ।

भारत देश का नाम हिन्दुस्थान उर्फ इन्दुस्थान भी प्रति प्राचीनकाल से है। यह कहना योग्य नहीं होगा कि यह नाम तिरस्कृत भावना से अरबी यौर इंशनियों ने भारत को चिपका दिया है। इस्लामी साहित्य में हिन्दू मोर हिन्दुस्थान गौरवपूर्ण शब्द भी रहे हैं।

कई भारतीय विद्वानों का साग्रह है कि इस्लामी गाली सदृश्य प्रयोग के 'हिन्दुस्थान' और 'हिन्दू' सब्द इतने घृणित हो गए हैं कि हमें वे दोनों भव्द व्यामकर उनके बदने 'भारत' घोर 'भारतीय' संज्ञाओं का प्रयोग करना चाहिए। किन्तु ऐसा करना बुद्धिमानी नहीं होगी। लोग किसी नाम से चिद्राते हैं उसे यदि व्यक्ति त्याग दे तो चिद्रानेवाला व्यक्ति नए धारण किए नाम में भी तिरस्कार भर देया।

नाम कुछ थी हो, बह धारण के व्यक्ति के माचरण के मनुसार उस

नाम की क्याति या निनदा होगी। यदि हिन्दू बलवान और मूर हों तो लीग हिन्दू और हिन्दुस्थान नामों से डरेंगे। यदि हिन्दू जियल, बावले, दुवं ल, ग्रविश्वसनीय आदि प्रतीत हुए तो हिन्दू या हिन्दुस्थान शब्द निन्दाब्यं प्रक धौर उपहासानमक मध्द बनेंगे। सनः अच्छा तो यह होगा कि हिन्दू स्वायं बीर कायरता की त्यागकर शत्रुयों पर टूट पड़ना सीखें। इससे प्रयने आप हिन्दू और हिन्दुस्थान यह दोनों संजाएँ गन्नु के मन में भी भय धौर पादर की पात्र समभी जाएँगीं।

इस सम्बन्ध में एक लक्षणिक कथा है। एक ध्यक्ति का नाम इसके माता-पिता ने 'ठण्ठण् पाल' रखा था। बड़ा होने पर उसके साथी उसे चिढाने लगे। तंग आकर ठण्ठण्याल दूसरा 'अच्छा' नाम चुनने के लिए घर से निकल पड़ा। जाते-जाते उसने एक घंत्ययात्रा देखी। मृतक का नाम पुछा तो बह निकला 'ग्रमरनाथ'। ठण्ठण्पाल सोच में पड़ गया कि जब मरना ग्रटल था तो 'ग्रमरनाथ' नाम कितना घटपटा सिद्ध होता है। ग्रागे बला तो एक भिखारी सामने बाया। उसका नाम पूछा तो वह था क्वेर। यहाँ भी नाम और दैवगति मुसंगत नहीं दिखी। श्रीर यागे जाने पर एक दिरद्र महिला जंगल में सूखी टहिनयों का इंधन जमा करती दिखाई दी। नाम पूछते पर पता लगा कि उसका नाम था लक्ष्मी। लक्ष्मी बेनारी इंधन भी खरीद नहीं सकती थी। यह सब देखकर बेचारे ठण्ठण्यात ने निणंग लिया कि जो नाम उसे माता-पिता ने दिया है वही ठीक है। किसी के चिढ़ाने से नाम पटककर भाग पड़ना कोई बहादुरी थोड़ी ही है। प्रच्छा तो यह है कि शत्रु के मन में उसी नाम की दहशत और उसी के प्रति आदर निर्माण हो ऐसा कार्य करे।

सिन्धु शब्द का उच्चारण हिन्दू करना केवल मुसलमानी प्रया नहीं है। स्रोर कई प्रदेशों में 'स' का उच्चारण 'ह' में किया जाता है। प्रौक भाषा में ही देखें। मूल शब्द Demisphere होते हुए भी उसे वे hemisphere बोलते हैं और लिखते हैं। सप्ताह शब्द का हप्ता उच्चार हीता है।

भारत ही के सौराष्ट्र प्रदेश के सारे हिन्दू लोग 'समभा' के जाए 'हमभा', साढ़ेसात का हाडाहाथ, सत्यानन्द का हत्यानन्द, सोमनाय का XBI.COM.

होतनाव बादि उच्चारण करते रहते हैं। इन सब उदाहरणों से विश्व में

क' बोर मु' के उच्चार एक-दूसरे में बदल जाते हैं। हिन्दु शोर सिन्धु उच्चार लालों वर्ष प्राचीन होते हुए यदि गत ७००-

= अब सबों में कुछ पराए धाकामकों ने यदि उस शब्द को घृणात्मक स्रथे विषका दिया हो तो उससे धवराकर उस नाम को त्याग देना ठीक नहीं है। हिन्द में का देश जीतकर, सम्पत्ति लूटकर मुसलमान आकामक जब से हिन्दू लोगों पर पत्वाचार करने लगे तब से हिन्दू शब्द कलंकित हो जाना स्वामानिक ही था। परिस्थिति के धनुसार एक ही नाम किसी समय बाटरणीय तो कभी विरस्करणीय होता ही रहता है।

जो इस भ्रम में ही कि हिन्दू शब्द मुसलमानों में भूणित है उन्हें हम उमके विचरीत प्रमाण बतलाना चाहते हैं। उदाहरणार्थ इस्लामी कहावत है हिन्दुस्थान जन्मते निशां वानी हिन्दुस्थान तो स्वगंसमान देश है।

मुसलयान लोग चार नदियों का बड़े घादर से उल्लेख करते हैं-र्शेजल को नाईन (नील), इराक की फरात, तुर्कस्थान की जेह स्थीर भारत को महु (यानी सिघु)।

षरव तोगों की धारणा है कि प्रथम मानव बाबा प्रादम स्वर्ग से भारत में ही उतरा या। हमारी बेंदिक परम्परा भी तो यही कहती है।

एक घरत सेवक जाहीज ने निजी टिप्पणियों में भारत के बड़े गौरव-पूर्व उत्तेत किए है। उस लेखक का पूरा नाम था—उमर विन बहर बिन महम्द धव उस्मान।

इसरे एक प्रत्व लेखक इच्न-ए-फिक्सा हिमभानी ने लिखा है कि ईश्वर (बल्लाह) की कृपा से भारत में सुगन्धी पीधे हैं, हीरे, धन्य जवाहरात, वेंहै, हाणी, मबूर घोर कई प्रन्य प्यारे-प्यारे प्राणी हैं। उस उल्लेख में उस लेखक ने 'सिष्ट' नाम सिष्टु नदी के मुख के परिसार के प्रदेश की लगाया है। शेव भारत को वह 'हिन्द' कहता है। दोनों में से किसी में भी उसने भारत के बात बरा-मा भी भनादर व्यक्त नहीं किया है।

इत्राहीन पर् धनाजिल उके सिन्धुबाद सागरयात्री (Sindbad the Sailor) की जो कवाएँ प्रसिद्ध हैं वह एक प्राचीन सिन्धप्रान्त के हिन्दू वैद्य व । प्राचीन विक्व में वे एक जानेमान हिन्दू येथ ये जिन्हें रोगचिकित्सा के लिए विश्व के अनेक देशों से निमन्त्रण स्नाता रहता था। स्रतः उन्हें बार-बार सागरपार यात्रा करनी पड़ती थी।

दूसरे एक अरबी लेखक, मसौदी ने भारत की प्रशंसा करते-करते भारत के बुढिमान् हाथियों की भी तारीफ की है। उसने लिखा है कि एक हाथी का पालनहार महावत मृत हो जाने पर हाथी ने ग्रांसू बहाए और ब्राहार लेना बन्द कर दिया।

दुसरी एक विचित्र घटना उसने लिखी है। एक दिन किसी नगर है हाबीखाने से निकला हाथियाँ का एक भुण्ड डोलते-डोलते एक मुकड़ी गली में से एक कतार में एक के पीछे एक चल पड़ा। किसी मोड़ पर एक महिला श्रपने ही विचारों में मग्न-सी घर से निकली थी। सुकड़ी गलियों के नुक्कड पर जब एक विशालकाय हाथी यकायक उस महिला के सम्मुख एक काली चट्टान की तरह दिखाई दिया तो वह एकदम हड़बड़ाकर मुख्ति हो गली में ही गिर पड़ी। उसे देख वह हाथी भी रुक गया। हाबीके आगे एक महिला का ग्रचेतन शरीर भूमि पर फैला पड़ा था। साड़ी का पल्लू महिला के वक्षस्थल से दल गया था। हाथी पीछे मुझा खौर सुंड ऊपर उठाये हुए कतार में ग्रानेवाले ग्रपने साथियों को उसने इशारा किया कि "भाइयो उतावली मत करना ग्रागे मार्ग में रुकावट है ग्रत: जरा रुक जाग्रो।" ग्रीट क्या क्राश्चर्य सारी कतार रुक गई। ग्रगले हाथी ने फिर सूक-बूक बाले श्रीड मानव की तरह अपनी सूँड से उस महिला का ढला पहलू वक्षस्थल पर फैला दिया। तब तक वह मूर्छित महिला सचेत हो गई। वह उठकर गली की दीवार से सटकर खड़ी हो गई। तब हकावट दूर होने की सूचना अपने साथियों को देने हेतु अगले हाथी ने चीत्कार किया और वह स्वयं भट आग चल पड़ा। उसके पीछे-पीछे बाकी हाथी भी एक-एक करके सब निकल गए।

उपर कही घटना का वर्णन कम-से-कम तीन स्थानों में मिलेगा—(१) पृष्ठ ३; ग्ररव और हिन्द के तालुकात, लेखक सुलेमान नदवी, (२) सन् १६६१ के जुलाई से नवम्बर तक के उर्द् मासिक बुज्हान में अबुल नम थहमद खल्दी का लेख, (३) उर्दू पुस्तक खण्ड १, पृष्ठ १६० से १६३ 'हिन्दुस्थान घरबों की नजरों में'।

XBT.COM.

मक्का नगर के एक घरवी निवासी माथिए विन ताहिए मुकदसी ने लिला है (पृथ्ठ २४७, २७६ मोर २७६ से ३६४ हिन्दुस्थान ग्ररवों की नजरों में)कि जिन्हें बलात् मुसलमान बनाया जाता था उन्हें देवल समृति के साधार पर (प्रावश्वित विधि द्वारा) फिर शुद्ध करवा लिया जाता था। इतिहास से ऐसे सबक सीखकर हिन्दुजाति शीझातिशीझ भारत के सारे मुसलमान भौर ईसाइयों को बायह से, बेम से बार-बार हिन्दूधमं में वापस बुलवाकर हिन्दू करा लेता प्रावण्यक है। समाज को दुबंल करने वाले ऐसे विविध कारण ढूंडकर उन्हें परिस्थिति पर मात करने से ही इतिहास पढ़ने का उद्देश्य सार्यन होता है।

मक्का निवासी दूसरे एक अरव विशारी मुकदसी ने लिखा है कि सिध् का मासन मोर न्यायव्यवस्था बड़ी तत्पर, सरल मोर पूर्ण समाधान करने दानों होती थी। मदिरा और स्वीलंपटता का कहीं नामोंनियान नहीं था।

स्पेन देश में जिसका जन्म हुआ वा ऐसे एक अरबी काफी सईद अदलसी ने निला है कि सिन्धों लोग गणित में बड़े प्रवीण हैं। ग्ररब लोग भारतीयों है ही गणित सीखे।

बाक्बो नाम के एक धरबी इतिहासकार ने लिखा है कि एक हिन्दू राज्ञा ने बाबिलोनिया और इजराइलों को दण्डित करने के लिए उनके कपर चढ़ाई की थी।

हिन्दुओं की वर्तमान धारणा यह है कि हिन्दुओं ने अपने सीमा पार शबुकों पर कभी बड़ाई नहीं की बहिक घर बैठे पराए शबुक्रों के कई हमले सहन किए। वह धारणा सही नहीं है—हिन्दुश्रों ने वैदिक धर्म के प्रसार के लिए विश्व दिन्विजय किया था। ग्रतः हिन्दुश्रों के उस विश्वविजयी इतिहास की कोज की जानी चाहिए। याकूबी जैसे कई प्राचीन अन्य देश-बासी इतिहासकारों के प्रत्यों के उल्लेख से हिन्दू-विजयों की गाथा बना सनी पाहिए।

र्शिया में श्याम सागर (Black Sea) के तट पर के एक नगर का नाम निम्छ है जो मुलतः संस्कृत 'सिन्धु' शब्दं है।

बीनी बाबियों के प्रन्यों में सिन्धु नदी का उल्लेख 'शितो', 'शितु' या 'मितुही' नाथ से हुप्रा है। आपानी लोग सिन्धु उर्फ हिन्दु प्रणाली का उच्चार 'शिटो' करते हैं।

भारतीयों को अरब लेखक हिन्दू कहा करते थे नवींकि उस समय भारतनिवासी सारे हिन्दू होते थे।

फोंच लोग भी भारतीयों की हिन्दू ही कहते हैं।

मोल्सवर्थ साहब द्वारा लिखे मराठी-प्रांग्ल णब्दकोश में उल्लेख है कि ईरान के लोग 'हिन्दू' प्रबंद से (गीरकाय छोड़कर) प्रयाम व अन्य वर्णी लोगों का उल्लेख करते हैं। ईरानी शब्दकोश में 'हिन्दू' शब्द का सर्थ ज्याम-वर्णी या चोर या तिल भी होता है। किन्तु ईरानी लाग बलात् मुसलमान बनाए जाने के बाद का बह उल्लेख है। ईरानी मुसलमान इस्लामी सिखलाई के कारण ही हिन्दू शब्द का बृणापूर्ण उत्तेख करने लगे। महम्मदपूर्व काल में ईरानी लोगों को हिन्दुओं के प्रति बड़ा धादर था।

अरवी शब्दकोश में तो हिन्दू शब्द के बड़े अच्छे अर्थ दिए हुए हैं। सेवाये नाम के कवि ने लिखा है-

> दी सुन्दरियों ने मुक्ते स्तम्बत किया। पहली थी हिन्द और दूसरी खलीदा।

इस देश के 'भारन और हिन्दुस्थान' उर्फ 'इण्डिया' ऐसे जो दो नाम हैं उनकी और भी उपपत्तियों हैं। 'भा-रत' यानी सूर्य की देवी ग्रामा के ध्यान में रत रहने वाला देश। वयोंकि हमारे देश में गायशी मनत्र की वडी महत्ता है इसलिए 'इन्दिय' यानि चन्द्र के समान ।

हिन्दू शब्द 'इन्दू' (यानी 'चन्द्रमा') से बना और इण्डिया (India)

उसी का यूरोपीय उच्चार है।

चीनी यात्री हुएन्स्संग ने लिखा है "तिएन्च्यू" (भारत) के कई नाम हैं। प्राचीनकाल में भारत को 'शितु' और 'हिनाऊ' कहतेथे। किन्तु उसका सही उच्चार 'इन्दु' है। उस देश के निवासी निजी देश का उल्लेख कई प्रकार से करते हैं। चीनी भाषा में 'चन्द्रमा' के कई नाम है जिसमें एक 'इन्तु' (इन्दु) है। उस नाम के प्रति बड़ा खादरभाव है। उस देश का नाम इन्दु इसलिए है कि उस देश के विद्वानों ने घपने गीतल, धवल जानप्रकाश से चन्द्रमा जैसे ही सारे विश्व की उजागर किया"। (Samual Beal का किया हुएन्संग की यात्राकथा का अनुवाद।)

XAT.COM.

द्राधितक भारत के जो जिलापीं नीनी-सम्मता और माया का विशेष प्रमणन करते हैं उनकी एक ऐसी धारणा वन जाती है कि नीनी भाषा के प्रमणन करते हैं उनकी एक ऐसी धारणा वन जाती है कि नीनी भाषा के विकिट 'टिंग-लिंग-चूंग' धादि उन्नार यद्धित के कारण उस देश की विकट 'टिंग-लिंग-चूंग' धादि उन्नार यद्धित के कारण उस देश की सम्मता धीर भाषा भारत से पूर्णतमा भिन्न है। हमारा उनके लिए यह मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न माएँ। जैसा कि इस ग्रन्य में कहा मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न माएँ। जैसा कि इस ग्रन्य में कहा मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न माएँ। जैसा कि इस ग्रन्य में कहा मुझाब है कि वे उस भ्रम की लपेट में न माएँ। जैसा कि इस ग्रन्य में कहा बहुत है । स्वापित वह से प्रचात् नीनी नोगों ने ग्रपने उच्चार धीरे-धीरे बदले। स्वत्यते-बदलते उनके उच्चार इतने बिगड़ गए कि ग्रव वे पूर्णतया भिन्न स्वते हैं। स्वापित वर्तमान उच्चार को भूनकर यदि वे नीनी भाषा के मूल सब्दों को ब्युत्यनि बूंडें तो वह संस्कृत ही मिलेगी। जैसे 'इन्दु' (यानी बन्दमा) हस्य उनमें है, किन्तु उसे वे 'इन्तु' कहते हैं।

नित्यु जब्द का हो समभग हिन्दू हुसा यह सामान्य धारणा गलत हो नकती है क्योंकि यदि देसा होता तो सिन्ध प्रान्त का ही 'हिन्द' नाम पहुंता । नहामान्य में भी उन प्रान्त का उल्लेख 'सिन्धु सोबीर' नाम से है ।

बनवन्दी के प्रत्य से भी स्पष्ट हो जाता है कि सिन्धु ग्रीर हिन्दू दो बनग उच्चार है। बनवस्ती ने निसा है कि उसके प्रदेश से "सिन्ध में जाने के लिए हिन्दीक्ष उर्फ सिजिस्बान से होकर जाना पड़ता है किन्तु यदि हिन्द में पहुँचना हो तो काबून होकर जाना पड़ता है।" (पृष्ठ १६८, खण्ड ). Edwrard Sachau हारा सन्दित Al Beruni's India)।

नारत की वायक 'नीमापर जो हिन्दुकुण पर्वतश्रेणी है, उससे कुछ काकि कल्पना कर सेते हैं कि वहां बड़ी मात्रा में हिन्दुयों का करल होता का यक उन पर्वाडियों का हिन्दुकुल नाम पड़ा। मुसलमानों के लगाए यह हारे दृष्ण मानत को बुध रहे हैं। यह कई विद्वानों की संका निराधार है। उन्नाम का पूरा इतिहास ही १४०० वर्षों का है। किन्तु भारत के जलस्थल कान में उन्नाम में कहीं प्राचीन है। यन: उन नामों को इस्लामी गाली प्रदान में द्वित नहीं समस्ता चाहिए। 'कुण' तो एक प्रकार की पास होती है। हो समस्ता है उन पास का नाम 'इन्दु कुल' रहा हो जिसका प्राधुनिक उन्नाम के तिन्दुकुल' हो गया हो। भारत की नो सारा विश्व प्रणंसा ही बन्या करना पर दहा है। उन बीच यदि कुछ मुसलमान शत्रुओं ने कभी नवेबा सर्वाक्ष है।

# वैदिक सामाजिक-ऋाधिक व्यवस्था

वैदिक समाज के चार अंग थे—बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तया शूद्र। एक तरह से यह आड़ा विभाजन कहा जा सकता है। दूसरा या खड़ा विभाजन जिसमें प्रत्येक व्यक्ति के जीवनकाल को चार हिस्सों में बाँटा गया चा— ब्रह्मचर्य, गृहस्थजीवन, संन्यास और वानप्रस्थाश्रम।

ब्राह्मण से लेकर शूद्र तक प्रत्येक विभाग को मधिकाधिक पटिया माना जाता था। यह प्रचलित धारणा सही नहीं है। वैदिक समाज में बारों वर्गों का महत्त्व समान था। उदाहरणार्य क्षत्रिय राजा, दरवारी बादि बाह्मण से कम सम्मान नहीं पाते थे। स्नादशं वैदिक ब्राह्मण 'अपरिवह' बरतने हुए सारा दिन, सारा जीवन, नि:शुल्क ज्ञानसंपादन और समाजसेवा में लगा रहता था। इससे प्रनावित होकर समाज में उसकी यदि मान-प्रतिष्ठा होती थी तो यह उसके गुणों के कारण थी। लोगों पर ऐसा कोई दबाद नहीं था कि वे बाह्मणों का सम्मान करते रहें और शूदों को लड़ाते रहें। बाह्मण की तनिक कटु आलोचना से राजा यदि गहों से उतर जाता या तो वह इसलिए कि ब्राह्मण के त्यागी और परोपकारी जीवन के कारण बाह्मण की वाणी में सात्विक दैवी शक्ति थी। तथापि चारों वर्गों का मानवी मूल्य मौर सामाजिक महत्त्व समान था । किसी भी वर्ग को दूसरे किसी वर्ग से घटिया नहीं समभा जाता था। प्रत्येक वर्ग के सामाजिक कर्तव्य ग्रलग-ग्रलग थे। ब्राह्मण को एक कौड़ी की भी सम्पत्ति रखने का अधिकार नहीं या। अधिक शासक और वैश्य लोगों को समाज से कर या लाभ के रूप में स्मृति प्रत्यों टारा निश्चित प्रमाण में द्रव्य-प्राप्ति होती थी। जूद्र लोग धारीरिक मार्ग-दोड़ बार मेहनत के कार्य करते थे। साहुकारी का धन्धा जूड़ ही करते थे। यतः शूद्रों की आधिक स्थिति प्राचीन वैदिक समाज में यच्छी होती यो। तथापि किसी भी व्यक्ति के पास भपार सम्पत्ति कभी इकट्ठी न हो पाए

XBT.COM.

इस हेतु सतत दान करते रहने की भावना प्रत्येक स्पनित के मन में भर दी जाती थी। बतः बल्वेक गृहस्य घर में जन्म, बतबन्ध, विवाह, त्योहार, जन्मोत्सव, बष्टयन्दपूर्ति, मृत्यु प्रादि महत्त्वपूर्णं प्रसंगों पर सतत दान दिया करता या, स्रतिषि सभ्यामतों का स्वागत भीर मान-सम्मान किया करता बा, बुलाबान किया करता। राजा सोग प्रति वर्ष पाँच वर्ष के पश्चात् निजी मुन्यति सत्यात्र लोगों को बौट देते थे। जूद भी इसी प्रकार स्वसम्पत्ति का तमण-तमम पर दान दिया करते थे। छुप्राछूत घोर दरिद्रता यह दो कठि-नाइबों नूडों के पत्ने तब से पड़ीं जब से भारत इस्लामी प्राकामकों की लूट-पाट का शिकार होता चला गया। क्योंकि ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य तो इस्लामी प्राक्रमणों को भीषण परिस्थिति में भी किसी तरह से अपना जीवन चला जेते थे, लेकिन कृदों के पास सिवाय भारीरिक मेहनत के और कोई विजय कुननता न होने के कारण उनका सामाजिक स्तर एकदम नीचे गिर

मतः मुझें की बर्तमान दयनीय प्रवस्था ऐतिहासिक उथल-पुयल से हुई। इस सम्बन्ध में और एक भ्रम से बचने की भावस्थकता है। जन-बाधारण शृद्ध धौर शृद्ध शब्दों के धर्षों की धनजाने मिलावट कर देते हैं। खुद मब्द का छवं तो 'नगव्य' होता है किन्तु 'जुद्र' गब्द का अर्थ बैसा नहीं है। राम को बुबराज बताने की जब तैयारियां प्रयोध्या में चल रही थीं तो उस समारोह में चारों वर्णों के लोगों को निमन्त्रण था।

बह्या के मुख से बाह्य व, बाहु से क्षत्रिय, पेट से वैषय भीर पैरों से शूद उत्सन हुए यह जो पुराणों में ब्युत्पत्ति दी गई है उसमें भी शब्दों की धबहेलना का भाव नहीं है। देंसे देला जाए तो मुख से ही कफ यूक ग्रादि माधिक-से-पछिक गन्दमी निकलती है। पैरों से तो केवल धर्म भीर कुछ धूल निकलती है। बह्या के विविध सवयवों से उन बार वणी का नाता ओड़ते का उद्देश्य उनके विविध कर्तक्यों का निर्देश करना था। किसी वर्ण का उच्य-नीय स्थान बतलाने का हेतु उसमें नहीं था।

पाक्चात्व नेमको न एक बड़ा अन्याय करके ऊपर कहे भ्रम को बढ़ावा दिवा है। उन्होंने निनी चन्वों भीर लेखों द्वारा भारतीय हिन्दू वैदिक ममात्र-इजाली को बाह्यणी धर्म (Brahminical) या बाह्यणी व्यवस्था

कहा है जो सरासर भूठ ग्रीर गलत है।

उनकी वह नासमक्ती या अन्यायं स्पष्ट करने के लिए हम एक उदाह-रण देते हैं। प्रचलित पाश्चात्य विद्या-प्रणाली में जो विद्यार्थी बचपन से लगत से अध्ययन कर अच्छे गुण कमाकर विविध परीक्षात्रों में उच्च श्रेणी में उत्तीण होते हैं उन्हीं को प्रौढ़ जीवन में प्राध्यापक (प्रोफेसर), विभाग-प्रमुख (Head of the Department, Vice chancellor) पादि पद मिलते हैं। उन्हीं की निगरानी में सारी णिक्षा-व्यवस्था चलती है। तो क्या हम ऐसी शिक्षा-प्रणाली को ऐसे दूषण लगा सकते हैं कि "बह तो कुछ मिने-चने प्रोफेसरों की तानाशाही है, उन्होंने सब को अपने अधिकारों में दबा रखा है'' ? इसी प्रकार 'जन्मना जायते शूद्र: । संस्कारात द्विज उच्यते' इस उक्ति के अनुसार बाह्मण उसे कहा जाता था जो अपने त्याग, दान, तप और सदाचरण से समाज में ऊँचा स्थान प्राप्त कर लेता था। ऐसी प्रवस्था में समाज की सुव्यवस्था की निगरानी का कार्य ब्राह्मणों द्वारा होना ग्रनिवार्य था। समाज के ग्रन्य व्यक्तियों से ब्राह्मण कोई मिन्न नहीं था। शुद्र अवस्था से जीवन का आरम्भ करके अपने गुणों से बाह्मण पद पर पहुँचने की सहलियत हर एक व्यक्ति को होती थी। ब्राह्मण पद पाना भौर टिकाना कोई बच्चों का खेल या फूलों की शस्या जैसा सरल या मुखासीन पद नहीं था। सारा जीवन ग्रत्युच्न ज्ञान-संपादन करना ग्रौर त्यांगी जीवन बसर करना असिधारावत जैसा कठिन था।

# जाति-प्रथा जन्मजात है या कर्मानुसार ?

भगवान् श्रीकृष्ण ने भगवद्गीता में कहा है कि चार्तुवर्ण गुण ग्रीर कमों के अनुसार बने हैं। मनुस्मृति भी कहती है कि जन्मतः प्रत्येक व्यक्ति णूद ही होता है। संस्कारों द्वारा वह वैश्य, क्षत्रिय या ब्राह्मण बन सकता है। तथापि प्रत्यक्ष में तो वर्तमान दैनन्दिन जीवन में जातियाँ जन्मजात ही दिलाई देती हैं। उस विरोधानास को कैसे मुलकाया जा सकता है? देखने में तो समस्या बड़ी जटिल दीखती है। तथापि वैदिक संस्कृत के विश्वभसार के इस सुसंगत इतिहास में ऐसी कई समस्यामों के उतर सरलता से मिल जाते हैं।

XAT.COME

बैसे तो वर्ष-व्यवस्था गुण और कर्मानुसार ही बनाई गई है। जन्मजात कर्त्तं को करते करते यदि कोई यह प्रनुभव करे कि वह निजी गुण और कर्त्तं को करते करते यदि कोई यह प्रनुभव करे कि वह निजी गुण और कर्मानुसार घौर किसी वर्ष में (कुन्हार, चमार आदि बनकर) समाजसेवा प्रक्रिक प्रकार से कर सकता है तो उसका उस दूसरे वर्ण में स्वागत ही द्रोता था। बैसे महाराष्ट्र के णासक पेशवा जन्म से बाह्मण होते हुए भी होता था। बैसे महाराष्ट्र के णासक पेशवा जन्म से बाह्मण होते हुए भी ब्राह्मण होते हुए बाद में स्पवसाय से अत्रिय वन गया था।

किन्तु केवल प्रधिक प्राचिक लाभ कमाने के उद्देश्य से या जोध, स्रसूपा प्रादि मानना से, किसो का सपमान कराने के लिए या किसी को नीचा दिखलाने के हेतु निजो वर्ण या व्यवसाय छोड़ने पर अवश्य प्रतिबन्ध था। क्योंकि एक व्यक्ति के स्वार्थ हेतु के कारण सारे समाज का आर्थिक संतुन्तन विवाहना वैदिक संस्कृति को मान्य नहीं है। अतः वैदिक समाज एक तरह से बन्यजात है भी भीर नहीं भी। निःस्वार्थ, त्यागी और अधिक सेवा हेतु वर्ण बदलना प्रवश्य प्रच्या समभा जाता था। किन्तु कुटिल, स्वार्थी, छद्मी या दुष्ट हेतु से वर्ण बदलने पर पूरा प्रतिबन्ध था। और जब ऐसे नतसबी हेतु के वर्ण बदलने पर प्रतिबन्ध था। और जब ऐसे नतसबी हेतु से वर्ण बदलने पर प्रतिबन्ध था। बोर जब ऐसे नतसबी हेतु से वर्ण बदलने पर प्रतिबन्ध था। बोर गुणों के अनुसार वर्ण परिवर्तन करते थे।

# घेट्टतम वर्ण से अत्वधिक त्याग और संयम की अपेक्षा

बैडिन संस्कृति ने जूड खबस्या से ही मानव पर संस्कारों को डालते-रामने उसकी इनना उन्नत किया या कि वह आरोरीक भीग, कोध सादि दुगूँच धौर धाविक नाम के अनीभनों की दूर रखकर केवल मानवी सेवा में निकी कर्नाच्य पूर्ति नम्भे । यह ध्येय साध्य होने पर मनुस्मृति में लिखा स्या कि—

"ध्रमदेश द्रम्तस्य सकागात् स्रव्रजन्मनः।
स्य स्व वर्षम्यं शिक्षेरन् पृथित्या सर्वे मानवाः।"
धारी द्रमधरेण के द्राद्वाणां को आदर्श नमसक्तर विषय भर के सन्य लोगः
दर बगद्रणां हे आवश्य का चनुकरणं करे।

क्योंकि ब्राह्मण अत्युच्च कीशल और अंष्ठतम क्रानरण का स्तर प्राप्त करने के पण्चात् भी समाज की निष्काम सेवा करने में हो अपना जीवन ध्यतीत करता था इसीलिए आज तक ब्राह्मण गस्द में जनता के अने में धादर-भाव जागृत होता है यद्यपि ब्राह्मणों की (और व्यक्तियों को भी) निजी सादण त्यागे हुए हजारों वर्ष बीत चुके हैं।

## ब्राह्मण का दैनन्दिन कार्यक्रम

प्रतिदिन प्रातः सूर्योदय से दो-तीन घण्टं पूर्व उठना, प्रात्तिविद्य स्नान, सूर्यनमस्कार, अन्य योगासन, स्वाध्याय ग्रीर गोदुग्यपान—यह ग्रादर्ग ग्राचरण वैदिक संस्कृति में ब्राह्मणों से लेकर गृद्ध तक सब को विहित या। केवल तत्पण्चात् के कर्तां व्य प्रत्येक वर्ण के ग्रीर व्यक्ति के प्रलग-प्रलग थे। घर-गृहस्थी की देखमाल स्त्रियों करती थीं कुटुम्ब के प्रोड स्थी-पृष्य महिलाग्रों को लिखाई-पढ़ाई की णिक्षा घर में ही दिया करते थे। बच्चे गृहकुल में पढ़ते थे। बाह्मण शिक्षा, न्याय, ज्योतिष, बैद्यक, समाज व्यवस्था ग्रादि का कार्य करते थे, क्षत्रिय लोग ग्रासन, सुरक्षा, सेना-संगठन ग्रादि संभालते, बैद्य लोग खेती, क्यापार ग्रादि देखते ग्रीर शूद लोग साहुकारी ग्रीर ग्रारीरिक, यांत्रिक व्यवसाय करते।

इस व्यवस्था से समाज में शांतता और सुरक्षा बनी रहती थी। घर-घर में पीढ़ियों से एक ही व्यवसाय चलने के कारण कुशलता बढ़ती रहती थी। श्राधिक लाभ बढ़ाने का लोभ बैदिक शिक्षा ग्रादशों के कारण किसी के मन में जागता ही नहीं था। सारे व्यवसाय जन्मजात होने के कारण उनमें ऐरे-गैरे व्यक्तियों का हस्तक्षेप, स्पद्धी और भगदड़ मचतो नहीं थी। श्रतः समाज से अत्यिक्षक द्रव्य बटोरकर व्यक्तिगत खजाना बढ़ाने की होड़ व्यापारियों में या व्यवसायियों में होती नहीं थी। इससे वस्तुगों के भावा पर नियंत्रण होता था। प्रत्येक वस्तु पर लगभग प्रतिशत छह क्षेत्र में श्रिष्ठक मुनाफा लेना, वस्तुग्रों में मिलावट करना या घटिया वस्तु प्रच्छे के दाम पर बेचना ग्रादि घोर पाप समक्तकर कोई करता ही नहीं था।

क्षवियों का कर्त व्य

जनता को अति से बचाने के लिए निजी जीवन या सुरक्षा की चिन्ता न करने वाला क्षत्रिय कहलाता था। इनके ग्राचरण के स्तर उच्चकोटि के होते थे। देसे पीड पर अबु का बार लगना कायरता का छोतक समका कता था। राज्याभियेक होते ही निजी सेनानियों के साथ राजा किसी शत पर चढ़ाई कर देता था। कोई शत्रु न हो तो शिकार आयोजित करता था। उद्देश्य वह या कि ऐसे संघवं में प्रत्येक व्यक्ति की वीरता, साहस, स्वामि-निष्ठा, इडिमानी सादि गुण सजमाए जा सकें। किसी न्याय ध्येय के लिए युद्ध सहना क्षत्रिय बहुँ गौरव भौर मानन्द का अवसर समभते थे। 'बद्बस्याचीपपन्नं स्वगंद्वारमपावृतम्'--मानो जैसे स्वगं का द्वार ही स्वायत के लिए प्रपने-प्राप खुल गया हो। क्षत्रियों को युद्धनीति सीर मस्त्राहत्र-विद्या में प्रवीण होना पड़ता था भीर देश तथा जनता की रक्षा में बाजों की भी बाजो लगा देने का साहस करना पड़ता था।

इस्लामी बाक्रमणों के समय भारतीय क्षत्रियों के सिखलाई में एक बढ़ा दोष दिखाई दिया । अधर्मी इस्लामी प्राकामकों से भी क्षत्रिय राजा धौर नैवानी धमंबुद के नियम पालन करते रहे जो मनु, राम, कृष्ण स्नादि को परम्परा के पूर्णतया विरुद्ध या। धर्मपुद्ध तब होता है जब दोनों वैदिक संस्कृति के अनुयायों हों भौर वैदिक युद्धनीति के नियम पालन करते हों। मारतीय राजा लोग जब एक-दूसरे पर बढ़ाई किया करते थे तो वे दूर किसी बैदान में जाकर एक-दूसरे का सैनिक बल आजमा लेते थे। प्रजाजनों को उस पुद्ध से अति नहीं पहुँचतो थी। किन्तु इस्लामी शत्रु तो किसी भी नियम का पालन नहीं करता था। सीमा के घन्दर घुसते ही वह गरीब निहत्वे कियानों से लेकर जो भी स्त्री, पुरुष या बच्चा हाथ लगे उस पर प्रत्याचारों का प्रार्वक मचा देता था। ऐसे संघर्ष में धमंयुद्ध के नियम पालट करना स्वयं एक अधमं है। इससे हिन्दुस्थान पर लगालार ६०० वर्ष मीषण पत्याचार करते रहने का भवसर महम्मद विन कासिम स नेकर इहसदशाह धव्दाली तक के सारे मुसलमानी प्राकासकों को मिला । छक्षम पर विजय पानं के लिए प्रतिराक्षस बनना पड़ता है। यही देव-

दानव संघर्ष की पौराणिक कथाओं का सार है। हिन्दू राजा धौर सेनानियाँ को वह तथ्य रटाया जाना चाहिए।

### वेश्य

वैश्यों का भी प्रात: दैनन्दिन वैदिक कार्यक्रम वही होता या जो प्रन्य वर्णों का। तत्पश्चात् वे अपने खेती, व्यापार आदि कारोबार में व्यस्त हो जाते। रात के ६ बजे तक वैदिक परम्परा के सारे लोग सो जाते थे। प्रतिशत ६ रुपये से अधिक लाभ व्यापारी नहीं लिया करते थे। उस सीमित श्राय से जो धन इकट्ठा हो जाता था वह भी समय-समय पर दान में निर्धन सदाचारी व्यक्तियों को देते रहने की वैश्यों की परम्परा यी।

शूद्र

वतंमान समय में णूद फटे-टूटे कपड़े पहनने वाले, गरीब, गंदे या व्यसनी लोग समभे जाते हैं। इस्लामी श्राक्रमणों में भारत की ग्रीर जूडों की यह दुर्दशा हुई। वैदिक समाज में तो दिनभर धन-कमाई के विविध व्यवसाय करने वाले शूद्र लोग बड़े धनवान् हुम्रा करते थे। क्योंकि उनकी कमाई के ऊपर वैदिक परम्परा ने वैसा ग्रंकुश नहीं लगा रखा या जैसे ऊपर के तीन वर्गों के कमाई के ऊपर। वैदिक तत्त्वप्रणाली के अनुसार जिस वर्ग की मानसिक प्रगतभंता जितनी कम होती उसे द्रव्य मादि सुविधाओं की अधिक सहू लियत दी जाती थी। जैसे बच्चों पर वैसे कड़े . नियम लागू नहीं किए जाते जो प्रौढ़ व्यक्तियों को पालन करने पड़ते हैं।

वैदिक समाज में उच्चवणियों के सामाजिक प्रपराध पर दण्ड भी भ्रन्थों से भ्रधिक कड़ा लगाया जाता या।

### चार आश्रम

अत्येक व्यक्ति को यह शिस्त लगाई गई थी कि वह निजी आयु १०० वर्ष की समभकर उसके चार हिस्से करे। प्रथम भाग (लगभग २५ वर्ष तक) वह ज्ञानसम्पादन में बिताए। इससे पता चलता है कि बाल-विवाह की प्रया प्राचीन नहीं है। हो सकता है कि इस्लामी ग्राकमणों के कारण

हिन्दू सामाजिक जीवन ध्यस्त हो जाने से बाल-विवाह की प्रथा पड़ी। बनते २५ वर्ष आर्थित गृहस्य जीवन विताए। तत्पश्चात् वह संन्यास हेकर तीर्थदाचा, पठन-पाठन, समाज-सेवा आदि के लिए घर-तार त्याग दे। इससे घरेलू मतभेद ग्रादि की समस्याएँ खड़ी नहीं होती थीं। तत्प-स्वात् वानप्रस्थाश्रम् ।

इस व्यवस्था में ग्राधिक स्पद्धा में किसी भी समय कम व्यक्ति रह बाते थे। घतः हड्ताल ग्रादि संघर्षं की परिस्थिति उत्पन्न नहीं होती थी। पाइचाट्य प्रणाली में जहां कम-से-कम समय में प्रत्यत्प थम से बिकाधिक धन कमाने की होड़ सारे समाज में लगी रहती है वहीं सिग्मंड कायड फोर कालं मानसं जैसे व्यक्तियों के सिद्धान्त पनपते हैं। कामबासना चौर धन का लालच हो मानव के कृति-स्रोत होते हैं।

किंग प्रवस्था में लालन-पालन ठीक न होने से बच्चे जैसे भटककर गुण्डे बन जाते हैं उसी प्रकार यदि समाज में मनमानी प्रवृत्तियाँ बढ़ने दी जाएँ तो कामशासना पौर सम्पत्ति तथा अधिकार-लालसा से अनाचार-बत्याचार-दुराचार बढ़ते रहते हैं। यही जानकर ऋषि-मृतियों ने वैदिक समाज का गठन ऐसा बना रखा था कि उसमें कुप्रवृत्तियों का निर्माण या वर्षन होता ही नहीं या।

सता, प्रधिकार, धन प्रादि की स्पर्दा समाज में बढ़ने दी जाए तो बैश्य, क्षत्रिय प्रोर बाह्यण वर्ग प्रधिक जिक्षित, जानकार, प्रमुभवी ग्रादि होने के कारण उनके हाथों अनपड शुद्रों की आर्थिक और सामाजिक दुर्गेति होना यनिवार्य है। उससे चिड्कर शुंडों द्वारा अन्य तीन ध्रयसर वर्णों के बिस्ड सारपीट करना मुक्त करना भी स्वाभाविक है। इस प्रकार आपसी फूट से समाज ब्वस्त होता है। इसी का ध्यान रखकर वैदिक समाज के अन्तर्गत कामबातना, जोम, प्रधिकार नालना पादि धातक प्रवृत्तियों को काबू में रखकर पाय-मुख्य स्रोर परोपकार की भावनासी पर सारे सामाजिक व्यवहार आधारित करने की प्रत्येक व्यक्ति की मानसिक तैयारी कराई जाती थी।

वया गुड़ों और स्त्रियों को वैदिक शिक्षा का अधिकार नहीं था ? ऐसा एक भ्रम समाज में फैला है कि वेद-पठन स्थियों ग्रीर शूद्रों को मना था। वह धारणा सही नहीं है। वेद तो ज्ञानका भण्डार होने के कारण सबको खुले थे।

किन्तु वेदों को तो विद्वान्-से-विद्वान् व्यक्ति नहीं समक्ष सकता। क्योंकि उनमें सारे विश्व का उच्चतम तान्त्रिक और वैज्ञानिक कोरा सांकेतिक और संक्षिप्त रूप में प्रस्तुत है। यतः जूद, महिलाएँ योग यन्य जो भी व्यक्ति वेदपाठी बाह्मणों की तरह प्राहोरात्र, पीडियों से वेदाध्यवन में रत न हों, उन्हें वेदों का यथ तो क्या उच्चारण भी ठीक नहीं ग्राएगा। इसलिए उस लोकोक्ति का तात्पर्य यह है कि पढ़ने को तो क्या भने ही कोई भी व्यक्ति किसी भी किताब को उठाकर पड़ ले किन्तु वेद ऐसे उठाकर पड़ने से परले कुछ नहीं पड़ेगा। उस्टा यह होगा कि निजी साध-प्रध्रे ज्ञान पर भरोसा रखकर कोई व्यक्ति यदि वेदों के शब्दों का ऊटपटांग प्रयंकहने लगा तो अथं का अनथं हो जाएगा।

# महिला गृह-सम्राज्ञी

महिलाओं को वैदिक समाज में गृहलक्ष्मी या गृह-सम्राज्ञी का स्वान दिया गया है । नवविवाहिता वधू जब पति के घर बाती है तो उसे पुरोहित कहते हैं 'सम्प्राज्ञी भव' अर्थात् 'तुम इस घर की सम्राज्ञी बनकर सारा कारोबार चलाओं । इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं—एक तो यह कि वैदिक समाज में वधू प्रोड़ होती थी ग्रीर दूसरी वात यह कि घर-बार पर ग्रधिकार चलाने के लिए उसे हर प्रकार की शिक्षा दी जाती थी।

### स्त्रियों के संरक्षण की व्यवस्था

स्त्रियों को समाज में यदि निराधार छोड़ा जाए तो उनकी वड़ी दुवंगा होती है। यह जानकर बैदिक समाज में स्त्रियों की सुरक्षा की पूरी व्यवस्था थी। इसी अर्थ से मनुस्मृति में कहा है कि प्रविवाहित कन्या का रक्षक पिता होता है, वधू का रक्षक पति और वृद्धा माता का रक्षक पुत्र होता है। यतः किसी भी अबस्था में स्त्री को निराधार नहीं छोडना नाहिए। न स्थि स्वातन्त्यमहँति' का यही प्रथं है। स्त्री को जकड़ के रखा जाए ऐसा उसका अर्थ नहीं है क्योंकि प्रथम तीन पदों का सन्दर्भ वह नहीं है। किसी भी

वब की स्त्री को बासेच्ट पुरुषों ने ऐसा कभी नहीं कहना चाहिए 'तू अपने धाप को बाहे कर हमारे ऊपर तेरी कोई जिम्मेदारी नहीं हैं। स्त्रियों की हुरक्षा को जिम्मेदारी पुरुषों के मन में वैदिक समाज ने इतनी पक्की बैठा ही है कि घर में कन्या यदि प्रविवाहित हो तो मरणासन्त पिता भी अपने द्वापको बड़ा ग्रगराधी समझता है कि कन्या की सुरक्षा और देखभाल किसी पति के हाथ नोपने से पूर्व ही वह यह विश्व छोड़कर जा रहा है सी वड़ा वाय चौर दुर्भाग्य है।

विवाह के समय कन्यादान की जो विधि होती है उसका अर्थ किसी भिकारी को दान दिया जाता है वैसा नहीं है। वहाँ अर्थ है सोच-बुसकर कन्या को सुरक्षा घौर जीवन की जिम्मेदारी पति पर सौंपना। वंसे नोना, चाँदी, जवाहरात मादि का जब लेन-देन होता है तो वह माल एव-दो पैसे या कौड़ों की तरह फेंका नहीं जाता। बड़ी गम्भीरत। पे, सुरक्षा से वह बहुमूल्य वस्तु ताले में रखी जाती है यौर जिससे ली होती है उसे पावती दी जाती है। कन्यादान में उस नववधू के भविष्य से सुख और सुरक्षा को पावती पिता पति से लेता है। उस समय से उस कन्या का रक्षक पिना के बदले पति होता है। उस जिम्मेदारी के हस्तान्तरण को कन्यादान यानी विधिवत् कन्या देना कहा जाता है। ग्रत: ग्राधुनिक पूर्य में वहेज के लोग से जिन घरों में नव-त्रयुष्यों की हत्याएँ होती हैं वह महत्याप है। किसी दूसरे की कन्या विवाह के वहाने अपने घर में ले आना धीर फिर धनप्राप्ति के तालच में उसे गिरवी समभकर उसके पिता से धन मौगते रहता और न पाने पर उस वेचारी, असहाय, कोमल तरणी को एकाल में घेरकर उनका छल करना, वध करना या प्रात्महत्या करने को उसे बाध्य करना कितना निकृष्ट कर्म है ?

गर्भवती स्त्रियां हरी बृद्धियां, हरे अस्त्र पहनती हैं जो सृजन का खोतक है। उस पहनावें से समाज को सूचित किया जाता था कि उस स्वी के बाहार, प्राराम बादि का सारे समाज में विशेष ध्यान रखा जाए। इस प्रकार बगैर किसी से कुछ प्रका पूछे या कुछ उत्तर दिए ऐसे चिल्लों से प्रत्येक व्यक्तिकी विशिष्ट प्रवस्था जानने-पहचानने की व्यवस्था वड़ी दूरदणिता हे वैदिक समाज में की गई है। वैदिक समाज एक प्रादर्श व्यवस्था बनाई गई थी जिसमें बगैर किसी कोलाहल के सारे व्यवहार, मालि, सद्वाव, सीहादं श्रीर इयेयपूर्ति की दृष्टि से एक श्रच्छे यनत्र की तरह बुपबाप चलने की व्यवस्था थी।

विवाहित स्त्रियों में मंगलसूत्र, सिर्में सिदूर ग्रादि सोभाग्य चिह्न धारण करने का उद्देश्य यह था कि कोई उससे विवाह करने की बात न सोचे और सारा समाज उसे उसके पतीत्व का उचित सम्मान दे।

विधवा स्त्री के ललाट का कुमकुम पाँछ डालने का उद्देश्य यह या कि समाज को उसकी अवस्था का अपने-आप पता लगे कि उस स्त्रों का विवाह हो चुका था किन्तु अब पति जीवित नहीं है। समाज को इस सुचना से उस महिला के लिए दूसरा पति ढूंढ़ने की या उस स्त्री की सुरक्षा और देखनाल की दूसरी कोई उचित व्यवस्था करने का स्मरण कराया जाता था।

विधवा का मुँह भी नहीं देखना चाहिए ऐसी एक घारणा समाज में कभी-कभी सुनाई देती है। किन्तु उसका अर्थ यह था कि उसे तुरन्त दूसरा पति ढुंढ़ देना चाहिए ताकि उसे समाज में अकेलापन, नीरसता, प्रसुरक्षा या असुविधा भुगतनी न पड़े।

# वैदिक त्यौहार

वैदिक पद्धति के अनुसार सामाजिक और व्यक्तिगत जीवनकम दैनन्दिन पचांग के आधार से निश्चित किया जाता है। यह बड़ा वैज्ञानिक दृष्टिकोण है। अनन्त अन्तरिक्ष के अगणित सूर्यभण्डलों में हमारा एक सूश्म-सा सूर्यमण्डल है। उसमें पृथ्वी एक छोटा-सा प्रह है। उसमें मानव कीटक-जैसा एक याकश्चित् प्राणी है। अन्तरिक्ष में चन्द्रमा, नक्षत्र, सूर्य ग्रीर भ्रन्य ग्रह, इनका जो भ्रमण, सर्पण प्रादि हो रहा है उसके प्रनुसार ही मानवी जीवन घटता रहता है। प्रतः प्रतिदिन प्रन्तिरक्ष के ज्योतिगंगों के परिप्रेक्ष्य में मानवी जीवन को ढालने के पणितीय दृष्टिकोण से ही एकादशी, महाशिवरात्रि, प्रदोष, समावस्या, चातुर्मास प्रादि ऋतुमान, दिनमान के अनुसार जीवन को योग्य मोड़ देते रहने की वैदिक जीवन-प्रणाली है।

इससे एक बड़ा लाभ यह होता है कि प्रत्येक नए दिव को एक नया

XBT.COM.

वर्ष, एक नवा, महत्व दिए जाने के कारण व्यक्ति, कुटुम्ब भीर समार्ग उस दिन के विकिट धावार-ध्यबहार, पूजा-पाठ, वत भादि में मन्त हो जाता है। इससे जीवन में प्रतिदिन एक नया रथ, नया उत्साह, नया उद्देश्य, एक स्था महत्व उत्पन्त होकर ध्यक्ति को जीवन सूना, नीरस या रूखा नहीं स्वता। नित्य नहीं उमंगों में व्यक्ति के जीवन में भाग-दोड़, खेल-कूद हत्यादि मनोरंजन नया रंग लाते हैं।

सादा प्राकृतिक जीवन

वैदिक बांबन सादा भीर सस्ता होते हुए अधिकतम आरोग्य और

ल्ल दिलाने बाला होता था।

वांच बार मिट्टों के घर कम सर्वीले होकर बीत या अध्य ऋतु में वुख्वाची होते हैं। गोवर से लीपे घर स्वच्छ और रोगजन्तु-प्रतिकारक होते हैं।

बर्तमान पाज्यात्य प्रणाली में रासायनिक खाद, जन्तुनामक नामायनिक सिखणों का छिड़काद, यतीन माँजने के लिए रसायन, नामायनिक दन्तमन्जन प्रादि से जनजीवन बड़ा रोगी होता जा रहा है। वैदिक कोवन-प्रणाली में कड़वा नीम, भिलाबा भ्रादि बनस्पतियों से जन्तु-माजक डब्थ बनाए जाने के कारण जनस्वास्थ्य को हानि नहीं पहुँचती थी। ऐसे रमायन जहां-तहाँ लोग स्वयं बनाया करते थे।

कागन, केत या मैदानों में शौचजूप बनाने से पानी की बचत होकर वह बन्दा वानी मदियों में बहा देने की वर्तमान भीषण समस्या वैदिक सभाव में निर्माण नहीं होती थी। गी-सेवा, गीवर और गीमृत ।

प्रतिक गांव स्वावनस्यों होता था। लुहार, कुम्हार, सुनार ग्रादि विविध कारीमर गांव की सारी प्रावश्यकताएँ पूरी किया करते थे। इससे क्ष्म कवे में वस्तुएँ किस जाती थीं। वडे-वड़े कारखानों में कच्चा माल इर-इर हे पहुँ कारा या तथार वस्तुएँ विकी के लिए दूर भेजना, कारखानों वे पूर्व के बाटावरण दूषित होता, हजारों मजदूरों द्वारा गन्दी भोपड़-में पनव नहीं पानी। बंद्य लोग भी स्थानीय वनस्पतियों को स्वयं इकट्ठा कर, उनने स्वय ग्रीपधि बनाना और उससे रोगियों की नि:मुक्त या पत्यला इस्य में चिकित्सा करना जानते थे। गम्भीर से गम्भीर रोगों का उपाय कणानया पर घर के घर में होता था। हस्पताल में आप्तेष्टों से दूर और मनेक रोगियों की भीड़भाड़ में खर्चीला उपाय कराने की ग्रावश्यकता बैदिक रोगोप चार-पद्धति में नहीं पड़ती थी।

दारू या भाग, गांजा, चरस खादि मादक पदायों का सेवन वैदिन-प्रणाली में निषिद्ध था। स्त्रियों को व्यभिचार का साधन नहीं माना जाता था। कन्या, भगिनी, माता आदि सारे ही रूपों में वैदिक प्रणाली में स्त्री बन्दनीय खीर खादरणीय होती थी। प्रजोत्पादन की इंग्रवरप्रणीत बन्द्रणा को पवित्र कर्त्तव्य समक्तवर वैदिक कौटुम्बिक जीवन और विवाह-बन्धन का गठन हस्रा है। पुरुष के भोग का साधन यह स्त्री जीवन को भूमिका बैदिक प्रणाली को पूर्णतया स्त्रमान्य है।

## ब्रह्मचर्य का अर्थ

वैदिक प्रणाली में ब्रह्मचर्य शब्द का अर्थ बड़ा व्यापक है। सामान्य जन ब्रह्मचारी उस पुरुष को कहते हैं जो अविवाहित हो। किन्तु ब्रह्मचारी का अर्थ ब्रह्म की सृष्टि के नियम निजी वर्णाश्रम-अवस्वा में पालने वाला—ऐसा भी होता है। अतः निजी कत्तंव्य और अवस्वा को ध्यान में रखते हुए उत्तमोत्तम नियमों का पालन कर बुद्ध, संयमी जीवन वितानेवाला व्यक्ति ब्रह्मचारी कहलाता है।

### आत्मा को उत्क्रान्ति

प्रच्छा प्राचरण करने वाले माता-िंपता की सन्तान जैसे प्रच्छी होती है वैसे ही जनम-जन्मान्तर में अच्छे कमं करने वाले व्यक्ति की घारमा भी उत्तरोत्तर उन्तत होती रहती है। सामान्य मानव को पह रहस्य समक में नहीं याता तथापि ईक्वर की माया से प्रत्येक प्रात्मा पूर्वजन्म के पीप संस्कार लेकर ही नये जीवन के प्रखाड़े में उत्तरती है। इसी दृष्टि सं वैदिक जीवन-प्रणाली में शुद्ध, सान्त्विक जीवन का प्रादर्ण रखा गया है।

XAT.COM.

### वंदिक छुआछ्त

वैदिक कौट्रस्विक जीवन में स्त्रियों का मासिक धर्म, घर में स्त्री की प्रसृति या किसी की मृत्यु पर चार दिन से तेरह दिन तक अछूत की प्रया है। यह प्रधा बढ़े बैजानिक वैद्यक तत्त्वों पर आधारित है। स्त्रियों को घर-बहुस्यों में पूरा जीवन कोई राहत नहीं मिलतीं। ग्रतः प्रत्येक स्त्री को बारी-कारी उसके मासिक धर्म के समय चार दिन का आराम मिले और रकस्बला स्वी के जन्तुओं का संकमण भी रोका जाए इस दृष्टि से रजस्बना स्थी को चार दिन का पूरा आराम आवश्यक माना गया। प्रमृति या मृत्युके कारण उत्पन्न होने वाले जन्तु अधिक से अधिक १३ बिन तक ही जीवित रहते हैं अतः वैदिक प्रणाली में कौटुम्बिक अछ्त-यवस्या यधिक से प्रधिक १३ दिन की होती है। उदाहरणार्थ यदि किसी को धनुवात (Tetanus) हो जाए तो १२ दिन में कभी भी उसकी मृत्यू हो सकतो है। यदि १२वीं रात्रि वह पार कर जाए तो तेरहवें दिन से उस रीनी की प्रवस्था सुधरने लगती है।

शाचीन कर्मठ प्रणाली के चनुसार भोजन पकाने वाले व्यक्ति को भी स्तान मादि से मूद होकर, पीताम्बर पहनकर रसोईघर में भोजन पकाते समय प्रौर मोजन परोसते समय किसी घन्य व्यक्ति को छूना निषिद्ध था। दहेम्य यह या कि जिस भोजन से सारे कुटुम्ब का भरण-पोषण होता है वह कन किसी प्रकार से बणुद्ध न हो। वर्तमान पाश्चात्य प्रणाली में भी जब कोई डॉक्टर किसी रोगी पर शत्यक्रिया करने के लिए स्नात्मणुद्धि कर नेता है तो अन्यिक्या समाप्त होने तक वह किसी ऐरे-गैरे व्यक्ति को या बस्तु को छूता तक नहीं है। घतः वैदिक प्रणाली की कौट्म्विक जीवन की खुषाहुन प्रया वैद्यक आस्त्र के वैज्ञानिक तत्त्वीं पर प्राधारित है।

### देवस्बस्य मानव

इंगाई धर्मकर बाइबिल में कहा गया है कि ईश्वर ने मानव की मूर्ति दबो-देवी ही बनाई है। बैदिक प्रया भी मानती है कि ईप्रवर ने मानव को नवंबेच्ड बानी बनाकर उसे देवी सुमाबुक प्रदान की है। मानव ने भी जी

देवपूर्तियाँ बनाई उनमें ईश्वर का चेहरा भी मानव-जैसा ही नाक, कान, चक्षु, मुख आदि वाला है। अतः, 'तर करणी करे तो नर का नारायण वन सकता है' ऐसी कहावत है। जीवन समाध्ति पर मृतव्यक्ति अपने साथ कोई पाथिव जड़ वरतु साथ नहीं ले जा सकता। इतना ही नहीं उसे निजी जड़ शरीर भी पृथ्वी पर छोड़ जाता पड़ता है। परलोक में उसकी प्रदृश्य ब्रात्मा के साथ दो अदृश्य साथी भी होते हैं - उसके इहलोक के पाप बीर पूण्य । उन्हीं के स्रनुसार उसके स्रगले जीवन का नया दोर गुरु होता है। यही है बैदिक प्रणाली का सार। ग्रतः वैदिक जीवन-प्रणाली में सदाचरण को अत्यधिक महत्त्व दिया गया है।

XAT.COM

# वैदिक संस्कृति और क्षात्र बल

एक जन्तिज्ञानी, न्यादी प्रोर जान्तिमय समाज जीवन बनाए रखने के निरु एक मुझ्लिक्षित सौर समिपित सेना का गठन अनिवास होता है। इस तब्ब का महत्त्व समझकर ही बैदिक समाज में अतियों का एक विशिष्ट बर्व बताबा ग्या था। कड़ा नियमबद्ध शासन, सादा, विन खर्चीला व्यवहार क्षांत्र क्षान्सरिक विदीहतवा बाहरी समुद्री से प्रका का भीर देश का संरक्षण परका बर सरियों सा कार्य से व मा।

राजन का विरोध करते नमय आदियों की प्रतिराक्षस बनना पढ़ता ा प्राचान्तर्गत रवाएँ, रामायम, महाभारत, मनुस्मृति आदि सारे दोंटच ब्रन्दों का सार वही है। हिरण्य कथ्यपु का तरसिंह द्वारा बंध, विश्व व बनवरता नवानेवाने लिनवीं का गरजुराय द्वारा २६ बार बंध, राम के राच बानी बीर रावण बादि का क्य. महाभारत में विविध कीरव नेताओं ा प्रकार परनायों है यह शिक्षा मिलनी है कि समाज-कटकों का बन्दोबक्त करना लियों का परम कर्तका होता है। इसी को ध्यान में रख-कर रहन्त्र के भी बही घाटेज है कि-

"बातनाबिनम् बाबान्तं हम्बादेव प्रविचारयन् ।" यानकामी बनयर कोई पाण तो (वह बाहे बाल हो। बृद्ध हो, स्त्री हो) उसे नारना है। काहिए।

िन्तृ वैदरो इण ने प्रहिना घोर वैरान्य का, बोड़ों और जैनों द्वारा हो इकार हुए। इसके फलम्बरूप कारत के हिन्दू मिजी बैदिक शिक्षा और साबदय है कहरू की भून गए है। इस्तामी प्राफासक जितने तेजी से बन्दी क्या है हिन्दा को इस-धमकाबर मुखलमान बना रहे थे उतनी ही गील्रश के इन्हें कि हिन्दू बना दिना आवस्थल था। बह करने के बजाय वी नीत, को इमारने कीर की प्रदेश मुख्यमान के हाथ चला गया सी गया,

बर्च-खुचै में ही समाधान मान सी-इस तरह की घरणागंति की प्रवृत्ति हिन्दुस्रों में इतनी बढ़ गई कि २०वीं शताब्दी के गांधी-नेहरू जैसे उनके नेता भी वही पाठ जनता को पढ़ाते रहे।

सन् १६०५-६ में भारत के बिटिश शासन ने जब बंगाल प्रान्त का पूर्व वर्ती मुस्लिम बहुसंस्थक प्रदेश एक विभक्त प्रान्त करना चाहा तो उन पर बड़ा उग्र सार्वजनिक भ्रान्दोलन होने के कारण भ्रंपेजों को फूट डालने-वाली ग्रयनी वह चाल रह करनी पड़ी। किन्तु ग्रंग्रेजो ने उस पड्यन्त्र की छोड़ा नहीं। उन्होंने १६४७ में भारत छोड़ने के समय बहुसंस्थक मुसलमानों को एक के वजाय दो (पंजाब और बंगाल) प्रान्त बनाकर स्वतन्त्र भारत के मानो बाह ही काट दिए।

जो पड्यन्त्री बिटिश विभाजन प्रस्ताव सारी जनता ने १६०५-६ में ठ्करा दिया था उससे दुगने विभाजन को भारतीयों ने १६४७ में चुपचाप स्वीकार कैसे कर लिया ? अन्तर यह या कि १६४७ में भारतीय जनता का नेतृत्व गांधी-नेहरू जैसे ग्रहिंसावादी नेताग्रों के हाथ में ग्रा गया। उन्होंन जो कहा जनता ने चुपचाप मान लिया। सन् १६०५-६ का भारतीय नेतृत्व इतना दुर्बल नहीं था।

गांधी-नेहरू ओड़ी ने इस्लामप्रणीत भारत का विभाजन मान लेने की एक गलती की और तत्पश्चात् कन्याकुमारी तक के प्रत्येक मुसलमान की पंजाब या बंगाल में निकाल भेजने का ग्रष्टाहास नहीं किया यह दूसरी गलती को।

उस दूसरी गलती का कारण क्या था? कारण बैयक्तिक स्वार्य था। मोताना ग्राजाद, रफीग्रहमद किदवई, ग्रासफग्रली, प्रबुल गफ्कार ज्ञान, हुमायूँ कबीर जैसे कुछ चन्द मुसलमान व्यक्ति गांधी-नेहरू जोड़ी के यनिष्ठ मित्र थे। प्रत्येक मुसलमान को पाकिस्तान भेजने के निर्णय से उन दो हिन्दू नेताओं को उनके परमिषय मुसलमान नेताओं से बिछड्ना पहता सौर उन्हें भारत से निकल जाने का भादेश देना पड़ता। भतः चन्द मुसलमानों से व्यक्तिगत मित्रता के कारण शरमाकर गांधी-नेहरू जोड़ी ने करोड़ी मुसलमानों को भारत में रहकर उन्हें ग्रपना इस्लामी प्रचार वालू रखने की सहिल्यत ही नहीं प्रवित् प्रोत्साहन दिया। इस प्रकार का कार्य एक देशदोही

Xel.COM.

बड़ी हानि हुई है।

भी नहीं कर सकता। इतना बड़ा नुकसान गांधी-नेहरू के नेतृत्व से भारत को हुआ। क्योंकि अब भारत को पाकिस्तान और बांगला देश के मुसलमान, इनके प्रतिरिक्त कश्मीर के भारत विरोधी मुसलमान और भारत में रहकर भारत विरोधी मुसलमान और भारत में रहकर भारत विरोधी करतृतें करनेवाले मुसलमान, इन सबसे एकसाथ धोखा है। पाकिस्तान दे देने पर करोड़ों मुसलमानों को भारत में रख लेने का

पाकिस्तान द दन पर कराड़ा मुस्तिना का प्रतिमान कर्म भी अपना एक बौर गम्भीर परिणाम यह हुमा कि सब अन्य अल्पसंत्रमक वर्ग भी अपना सलग प्रावेशिक दुकड़ा बड़े भजे से मौगते रहेंगे। क्योंकि वे सब आश्वस्त हैं कि सारत से एक सलग प्रावेशिक राज्य मौग लेने पर भी वे अपने करोड़ों बौधवों को भारत में छोड़ सकते हैं ताकि वे बौधव अपनी वही मौग बार-बार रखकर हिन्दुओं को सताते रहे।

इस भीषण संकट का प्रत्यक्ष उदाहरण सन् १६ = ४ - = ५ में उभर भागा। कुछ लासिस्थानवादी सिखों ने खासिस्थान की भाग इसलिए की कि वे जानते से कि पाकिस्तान की तरह खासिस्थान प्राप्ति के पश्चात् भी भारत के कोने-कोने में बाहे जितने सिख प्रपना जीवन सुखेनेव बसर कर सकेंगे। मतः गांधी-नेहरू के नेतृत्व का मूल्यांकन वर्तमान खुशामदी वाता-वरण में भने ही बढा-चड़ाकर धातिश्रेष्ठ नेताओं के रूप में किया गया हो कुछ कालास्तर के पश्चात् उनका धवमूल्यन होना धनिवार्य और स्वाभाविक है।

बैदिक संस्कृति का मला चाहने वालों को ऐसे प्रहिसावादी नेताथों के हांचों ने देन की बागहोर कदापि नहीं सौपनी चाहिए। क्षात्रबलसंवर्धन बैदिक संस्कृति का एक महत्त्वपूर्ण लक्ष्य है। प्रहिसा को मानने वालों को हिमालय के एकान्त में भेजते रहना चाहिए। उन्हें सांसारिक जीवन में बक्त देने का प्रक्रिकार देना प्रयोग्य है। नागरी जीवन की मुठभेड़, धूम- घडाका धौर छनका-मुक्को में मशक्त सेना, कार्यक्षम पुलिस ग्रादि का होना प्रत्यत्व प्रावस्थव है। गांधी-नेहरू के ग्रहिसावादी नेतृत्व में पुलिस ग्रीर खना को कहाँ बरसारत किया था। कांग्रेसी जासन में तो प्रजा पर ग्रंग्रेजी महत्व के भी मधिक बार गोंकी चलानी पढ़ी। प्रतः मुख से तो ग्रहिसा- ऐसे दोपले ग्रीर पुलिसदल बढ़ाते रहना ऐसे दोपले ग्रीर दुवंब प्रवृत्ति के गांधी-नेहरू छप्पे के नेतृत्व से भारत की

वह दोगली विचारधारा जिस मूल कल्पना पर प्राधारित है वह कल्पना एक खिचड़ी देण है थीर यहाँ किसी भी व्यक्ति को रहने का प्रधिकार है कल्पना एक खिचड़ी देण है थीर यहाँ किसी भी व्यक्ति को रहने का प्रधिकार है कल्पना को उखाड़ फेंकना आवश्यक है। भारत बैदिक संस्कृति का देश है। वस मूल कल्पना को उखाड़ फेंकना आवश्यक है। भारत बैदिक संस्कृति का देश है। वेद, उपनिषद, रामायण, महाभारत, पुराण, योग, प्राणायाम, आयुर्वेद, बैदिक संगीत, भगवा ध्वज, संस्कृति का संवधंन करना और संगोपन इस देश की जनता का और इस संस्कृति का संवधंन करना और संगोपन इस देश की जनता का और नेताओं का लक्ष्य होना चाहिए। यह जो करेगा वह इस देश का सच्चा नागरिक होगा। चाहे वह किसी धर्म का हो। उस संस्कृति से जो विद्रोह करेगा या उस संस्कृति को दुवंन करने की जो चेट्या करेगा वह इस देश का शत्र माना जाना चाहिए चाहे वह धर्म से हिन्दू ही क्यों न हो। गांधी-नेहरू आदि नेताओं ने जीवन में जो-जो मुख्य-मुख्य बातें की या निर्णय किए, उनका मूल्यांकन ऊपर कही कसोटी से होना चाहिए।

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् वैदिक संस्कृति का प्रदेश प्रौर वल दिन-प्रतिदिन सुकुड़ता ही चला गया। करते-करते गांधी-नेहरू युग में भारत की सीमा ग्रमृतसर के वायव्य में केवल ३० मील ही रह गई है। गांधी-नेहरू के नेतृत्व में हिन्दुश्रों ने एक ग्रात्मधानकी ध्येय प्रपत्ता लिया। हिन्दुशों को उन नेताश्रों से यह सीख मिली है कि ग्रात्मध्यक गुटों की सेवा करना और उनकी बढ़ती मांगें स्वीकार करते रहना यही बहुसंख्यक हिन्दुशों के जीवन का सार्यक कार्य है।

इस बढ़ती हुई दुबंल प्रवृत्ति पर रोक लगाना आवश्यक है। इस विषय पर लिखे लेख में दिल्ली निवासी श्री पी० एन० शर्मा ने एक सूची तैयार कर यह बतलाया है कि शत्रुओं से भी उदारता और नरमी से बर्ताव करने की हिन्दुओं की प्रवृत्ति प्राचीन विश्व में इतनी कुख्यात हो गई थी कि प्रत्येक नया माकामक भारत पर ही बावा बोलकर यहाँ से धन, दौलत, कियम भादि जो चाहे लूट ले जाता रहा। XOLCOM.

जनी जी का वह स्रांग्ल लेख दिसम्बर २८, १६८२ के इतिहास पत्रिका (हार्च से प्रकाशित होने बाला वैमासिक) में प्रकाशित हुआ था। लेख का The One Lesson From History India Never Learn! (इतिहास का यह सबक जो भारत ने कभी नहीं अपनाया)।

मर्गा को कहते हैं कि किसी को पड़ोस के घर से चार कुर्सियों भी बुरामी हों नी वह दस बार विचार करेगा कि उसे किस-किससे, कहाँ-कहां विरोध हो सकता है ? किन्तु इधर तो भारत पर लगातार आक्रमण हो रहे वे बौर भारत से करोड़ों को सम्पत्ति लगातार पन्द्रह सौ वर्ष तक ऊँट और हाणियों पर लाद कर विदेशी लुटेरे ले जाते रहे। भारत को हो क्या गया ण शारत को आवलित हतदल-निर्वल-दुर्वल होकर कैसे रह गई। इसी बढ़ती प्रवृत्ति के फलस्वरूप भारत को गांधी-नेहरू जैसे नेता मिले जो विना मध्ये के पाक्सितान, धक्साइचिन, कश्मीर, चाड, वेस्वारी जैसे प्रदेशों की लेरात ही बॉटते रहे घौर हिन्दू उन नेताओं की प्रशंसा कर तालियां बजाते रहे। पृथ्वीराज जैसे नेतायों ने इस्लामी हमलावरों का प्रतिकार करते-करते रण मे यपने प्राणों की तो ब्राहृति दी किन्तु गांधी-नेहरू जोड़ी ने केवल दातों-बातों में जब को भारत की कितनी लम्बी-चौड़ी भूमि मुफ्त में दे बाली। यह किस प्रकार का नेतृत्व है ?

भविष्य में भारत के नेतायों को इस धातक प्रवृत्ति को बदलना होगा। भारत के इतिहास में प्रत्येक छात्र को विदेशी साकामकों की वह दीर्घ सुची पढ़ाई जानी चाहिए सौर यह बिचार करना चाहिए कि भारत के बीर उन विदेशों बाज्यनकों के केन्द्रों पर प्रतिहमला करने में क्यों भिभकों ? जिन प्रदेशों ने भारत पर दार-दार धाकमण हो रहा था क्या उन प्रदेशों पर चर्यां इसला बोलने के लिए भारत के विभिन्न नरेशों ने कभी क्षात्र-संबद बुनाकर विचार-विकिमय किया ? भारत के विद्यालयों में इतिहास का पहन-पाठन ऐसी नई द्षिट से होना चाहिए। इतिहास पढ़ाने की को बतमान श्रीचा है वह बड़ा देशद्रोही भीर देश विधातक है। उदाहर-बाबं पानीपन की सीन नड़ाईयां किस-किस के बीच हुई भीर उसमें कीन हारा, कौन जीता है ऐसे प्रयस्य की मुसिका के प्रथन पूछे जाते हैं। छात्री को उनमें प्रार्की एका है वह विचार करना सिखाया जाना चाहिए कि पानीपत में किसकी हार से बैदिक संस्कृति को किस प्रकार का नाभ और हाति हुई। इतिहास-णिक्षा की आधारणिला वही होनी बाहिए। प्रत्येक ऐतिहासिक घटना का तोल कसीटो से किया जाना चाहिए कि उससे बैदिक संस्कृति को बल मिला है या नहीं ? उस द्दिर से शर्मा जी द्वारा तैयार की गई भारत पर निम्न स्नाक्रमण-सूची पर गम्भीर रूप से विवार किया जाना चाहिए।

| म्राकमण<br>क्रम | आकामक का नाम               | म्राक्रमण वर्ष       |
|-----------------|----------------------------|----------------------|
| 2               | डेरियस् (ईरान का राजा)     | ईसापूर्व सन् ५१६- १= |
| ?               | अलकभंडर (मसंडोनिया)        | " ३२४                |
| ħ               | शक (मध्य एशिया)            | 11 250               |
| 8               | कुशाण                      | 11 850               |
| X               | हूण (मध्य एशिया)           | ईसवी सन् १२०         |
| Ę               | मुहम्मद विन कासिम          |                      |
|                 | (सीरिया)                   | ॥ ७१२                |
| હ               | सुबुक्तगिन (ग्रफगानिस्थान) | ा ६२७                |
| द से २४         | महमूद गजनवी (सत्रह बार)    | ,, १०००से १०३० तक    |
| २४ से ३२        | मुहम्मद गोरी (बाठ बार)     | "११७५ से १२०६ तक     |
| 33              | तैमुरलंग (मध्य एजिया)      | ,, १३६=              |
| 38              | बाबर (मध्य एशिया)          | १४२६                 |
| ₹1              | हमार्य (मध्य एशिया)        | " 5XXX               |
| ३६              | नादिरज्ञाह (ईरान)          | 3509                 |
| 30              | ग्रहमदशाह ग्रन्दाली (ईरान) | १७४६ से १७६१         |
| 3 ⊑             | अंग्रेज (प्लासी की लड़ाई)  | ,, १७४७              |
| 3.5             | पाकिस्तान द्वारा कश्मीर के |                      |
| 7.0             | एक भाग पर कब्जा            | " 65AP               |
| 80              | चीन का भारत पर आक्रमण      | , १६६२               |
| 8.8             | पाकिस्तान का भारत पर       |                      |
| al              | भाकरताच का का रह           | , PE4X               |
| 70              | पाकिस्तान का भारत पर       |                      |
| 85              | माकस्तान का नगरत र         | 1035                 |

उत्तर नहीं २६०० वर्षों में भारत पर इतने अधिक आक्रमण होने के कारण इस प्रकार है-(१)भारत हारा प्रपनी विद्या और कारीगरी से सारे बिक्व को ज्ञान उँचार बरदुएँ तथा नाविक सेवाएँ, घोड़ें, मिल देश में भव्य विरोमिटम् यादि बनाने के लिए मार्गदर्शन, कारीगर और उपकरण आदि उपलब्ध कराकर प्रपाद सम्पत्ति कमाने के कारण ही भारत को सोने की चिड्या कहा जाता था। भारत में दुग्ध मोर मधु की नदिया वहा करती थी ऐसा उस समय के भारत के बैभव का वर्णन पाञ्चात्य ग्रन्थों में अंकित है। ऐसी प्रवस्था में बौद्ध घीर जैन मतों के अत्यधिक प्रचार के कारण क्षावर्गन छोड़कर उदासीन भिक्षुवृत्ति ग्रपनाने की प्रवृत्ति वही और भारत की प्रतिकार प्रक्ति होली पहते-पहते भारत दुर्वल होता चला गया। भारत के हिन्दू क्षत्रिय राजा एक-दूसरे पर चड़ाई कर निजी राज्य बढ़ाने में बहा पुरुषार्थ समभते थे। किन्तु सभी ने एक होकर ईरान, तुर्कस्थान, यर्बस्कान पादि देशों में पूनः हिन्दू विश्वसाम्राज्य स्थापित करने का कदापि नहीं नोचा। यह कितनी दुर्भाग्य की बात थी। आज भी भारत में वहीं प्रकृति है। जो उपवादी सिख सालिस्थान के नाम से भारत का टुकड़ा माँगते है वे रणजीतसिंह की राजधानी लाहीर पुनः जीत लेने की योजना क्यों नहीं बनाते ? हिन्दुमों को शिक्षा में ऐसा लड़ाकू, विश्वविजेता ध्येयबाद पुनः प्रविष्ट कराना बड़ा पावस्थक है। यदि सारे विश्व का नेतृत्व कोई कर सकता है तो वह हिन्दू ही कर सकता है। अन्य किसी धर्म, पन्थ या जाति को विक्वतात्राक्य स्थापित करने की उच्च ध्येयदृष्टि प्राप्त नहीं है । ईसाई या इस्टामी पन्थों के प्रसार से तो प्रातंक, अत्याचार, छल, कपट, लोगों को बुनाम बनाकर बेचना पादि जनता को अस्त करनेवाली कुप्रथाएँ बहुँगीं।

इस्लाम के प्राविभाव से विश्व में इतना धन्याय, ग्रंधेर ग्रीर ग्रातंक बारम्ब हुमा कि जलाज्यों में विष मिलाता, हरे-भरे खेतों को ग्राग लगा देना, नित्रवां पर बलात्कार करना, बच्चों को कत्स करना, पुरुषों को बन्दी बनाकर पंतु करना या दूर-दूर के जहरों में गुलाम बनाकर वेचना, हजारों को छल-कपट से मुसलमान बनाना ग्रादि दैनन्दिन घटनाएँ बन गई। इन पत्थावारों से धर्मपुद्ध शी कत्यता को गले लगाए हुए भारतीय क्षत्रिय बनावक उदाह छोर हताम बन गए। इस्लामी ग्रत्थावारों का मुहतोड़

जवाब देने के लिए प्रतिराक्षस वनने के सिवाय और कोई मार्ग नहीं या। मन्, राम और कृष्ण का आदर्श भूलकर भारतीय क्षत्रिय-नेता इताण हो गए। हिन्दू प्रवचनकारों का यह बड़ा दोष था। रामायण ग्रीर भगवद्गीता जैसे वीरकाव्यों को भी आजकल के प्रवचनकारों ने आध्यात्मिक मनौरंजन ग्रीर धनप्राप्ति का साधन बना रखा है। भगवान् श्रोकृष्ण ने बर्जन को गीता कहते समय या तुलसीदास जी ने रामचरित मानस लिखते समय यह कभी सीचा ही नहीं होगा कि "मेरे बीरग्रन्थ को धूर्त लोग द्रव्य-प्रास्ति का साधन बना लेंगे''। आजकल के प्रवचनकार रामायण, गोता ब्रादि के विश्लेषण में बहा, माया, मोह, ज्ञान, मन, बुद्धि श्रादि विवेचन का मायाजाल फैलाकर लोगों से मुफ्त का खादर और धन बटोरते रहते हैं। हिन्दू जनता को ऐसे ढोंगी प्रवचनों का यह धन्धा बन्द करा देना चाहिए। भगवद्गीता या रामायण के प्रत्येक प्रवचन की अन्तिम कसौटी यह होनी चाहिए कि हजारों ओताम्रों में से कम-से-कम एक श्रोता भी यदि शीराम या म्रर्जुन की तरह वैदिक संस्कृति के पुनरुत्वान के लिए प्रोत्साहित हुमा है या नहीं ? यदि नहीं हुआ है तो ऐसे प्रवचनों को बन्द करा देना चाहिए क्योंकि वे जनता को फुसलाकर पवित्र वैदिक वीरग्रन्थों से धन ग्रौर ग्रादर बटोरने का व्यक्तिगत साधन बनाए हुए हैं।

हजार-बारहं सी वर्षों के इस्लाम से किए भीषण संघर्ष के कटु प्रनुभव के पश्चात भी हिन्दू अपने धमं और संस्कृति की बागडोर गांधी-नेहरू जैसे दुर्बल संत अवृत्ति के राजनीतिक नेताओं के हाथों में सौंपकर सो रहे हैं, यह भारत का बड़ा दुर्भाग्य है। ऐसे नेता हिमालय के शीत एकांत में भले ही आदरणीय हो राजनीति की सरगमों में देहली के सिहासन से और देश के शासन से ऐसे नेताओं का कोई सम्बन्ध नहीं होना चाहिए। पत्याचारी गत्रु जो मांगता रहे वह उसे देते रहकर किसी तरह शान्ति की याचना करने की और बची-खुची भूमि या सम्पत्ति में समाधान मानने की हिन्दू प्रवृत्ति बदलनी बड़ी आवश्यक है। हिन्दुओं को अपनी छीनी हुए इमारतें भीर प्रदेश वापस लेने का लक्ष्य बनाकर उसके लिए कड़ा संघर्ष करते रहना चाहिए।

इस्लामी या ईसाई शासन में कभी मुख भौर शान्ति रह नहीं सकती

स्योंकि वे धर्म तथा सत्य पर घाधारित नहीं हैं। ईसामसीह नाम का कोई व्यक्ति कभी जन्मा हो नहीं। ऐसी घवस्था में एक काल्पनिक व्यक्ति की वनगढ़ना जीवनगथा पर घाधारित ईसाईधर्म प्रधिक काल दिक ही नहीं सकेगा। उसी प्रकार इस्ताम भी दूसरों को छीनी इमारतों को भूठ ही सकेगा। उसी प्रकार इस्ताम भी दूसरों को छीनी इमारतों को भूठ ही घपना कहता था रहा है धोर इमारतों से मनगढ़न्त, भूठा इतिहास बनाता घपना कहता था रहा है धोर किसी प्रकार का शासन सौपना सारे विश्व को रहा है। ऐसे भूठों के हाथ किसी प्रकार का शासन सौपना सारे विश्व को सकट में बालना होगा। यदि भारत के शत्रु Total war यानी हर एक व्यक्ति पर हर प्रकार का धातंक मचाने वाले हों तो हिन्दुओं ने भी उनसे प्रतिराक्तस बनकर हो प्रतिकार करना आवश्यक है। सोत्वना, सहनशीलता घादि सद्गुण प्रधर्मी शत्रु से बरतने नहीं चाहिएं। इसी तथ्य पर वैदिक सस्कृति का सात्रवर्ग घाधारित है। लड़ना उनका व्यवसाय ही बना दिया है। चतः नरम हृदय होकर शत्रु को उचित दण्ड न देने वाला क्षत्रिय कर्तव्यच्युति का पाप करता है। ग्रधर्मी शत्रु के साथ ग्रधर्म युद्ध ही करना चाहिए। राम भीर कृष्ण का घादण यही है।

पराए इस्लामी हमलावरों ने भारत में इतने पाप और दुराचार, प्रत्याचार प्रांदि किए है कि उनका व्योरा देने वाले कई प्रत्य, लिखे जाने चाहिए। उदाहरण—हिन्दू किले में मुसलमान महिला भीर बच्चों के लिए प्राञ्चय की बच्चा करके पर में महिलाफों की बजाय सशस्त्र सैनिक भेज-कर विश्वासपात से किला हस्तगत करना, समभौते के बार्ताविमर्थ के चहाने हिन्दू राजामों को बुलाकर उनका वध करना—ऐसी घटनाएँ इस्लामी बासन में बार-बार हुई हैं। मुसलमानों का लिहाज करके ऐसी घटनाएँ दश देने की जी प्रपा नारत में गांधी-नेहरू युग में पड़ी वह बड़ी घातक है। दिखलावे के लिए मत्य की महत्ता गाते रहना भीर इस्लाम-तुष्टि के हेतु सत्य की खिलाए रखना यह जनता से कितनी बड़ी वंचना है।

धनः हिन्दुवेदिक क्षात्रधमं का पुनकद्वार करने का हिन्दुग्रों को निश्चय कर सेना प्रावश्यक है। क्षात्रधमं नहीं रहेगा तो वैदिक धमं नहीं रहेगा, जैसे पुनिक धौर नेना दिना नागरी जीवन एक पल भी नहीं चल सकेगा। जैसे क्षात्रकटकों को दक्ष देने के लिए पुलिस की भावश्यकता होती है वैसे ही विदेशों गत्रधों को ठिकाने लगाने के लिए सेना की भावश्यकता होती है। वैसी सेना पीढ़ियों से प्रणिक्षण पाकर जबुग्नों से लड़ने के लिए सदा सन्तद्ध रहे इस हेतु एक विशिष्ट क्षत्रिय वर्ण वैदिक संस्कृति में बना हुग्ना था। इसीलिए वैदिक संस्कृति में वेदिविश ग्रीर क्षात्रवल इनका सर्वेव जोड़ रहा है। इस सम्बन्ध में संस्कृत ख्लोक है—

स्रमतत्रपतुरोवेदान् पृष्ठतस्सगरं धनुः। इदं क्षात्रं इदम् नाह्यं गापादिष गरादिषः।

### क्षमा कब की जाती है ?

दुष्ट और विश्वासधाती शत्रु से पूरी निर्दयता से ही निपटना चाहिए यह वैदिक नीति इस्लामी आक्रमणों के समय ढीली पड़ जाने के कारण भारत की बहुत हानि हुई है।

इस पर कुछ वाचकों के मन में ऐसी शंका प्रकट हो सकती है कि यदि इस्लामी आकामकों से भारतीय कि वियों ने भी निर्देषता का वर्तन किया होता तो इस्लामी और वैदिक सभ्यताओं में अन्तर ही नहीं होता।

इस प्रकार का आक्षेप हमारी इतिहास शिक्षा का एक महान् दोप प्रकट करता है। महमूद गजनवी, गोरी आदि आकामक हमारा एक व्यक्ति मारते तो भारतीय क्षत्रियों ने उनके दस व्यक्ति मारने चाहिए थे। वे यदि १००० व्यक्तियों को बलात् मुसलमान बनाते तो क्षत्रिय राजाओं को २००० इस्लामी बंदियों को हिन्दू बनना बाध्य करना था। इस प्रकार 'शठ प्रति शाठ्य' की नीति अपनानी चाहिए थी। युद्ध की स्थिति में निर्देय शबु पर काबू पाने के लिए उससे दुगुनी या दसगुनी निर्देयता भारतीय क्षत्रियों ने नहीं अपनाई यह उनका बड़ा दोष रहा। इसी को स्वातन्ययवार विक दा० सावरकर जी ने सद्गुण विकृति कहा है।

भारतीय क्षत्रिय यदि ऐसे कड़े बदले का बर्ताव करते तो इस्लामी बर्ताव और हिन्दू बर्ताब में अन्तर ही क्या रह जाता है इस प्रश्न का हम अब उत्तर देने बाले हैं। पाठक उसे ध्यान देकर पड़ें।

इस्लामी विजेता बन्दी बनाई हिन्नयों पर बलात्कार करते. पुच्यों को गुलाम बनाकर बाजारों में बेचते. हजारों व्यक्तियों को छल हेतु बोटी-बोटी काटकर हलाल करते और कुरान पर हाब लेकर प्रमय को कपव

देवर नियम्बित हिन्दू बासक को सुलह की चर्चा का बहाना बनाकर बक्षावद्यात से मार देते। ऐसे कुकर्म हिन्दू कभी नहीं करता यही बैदिक हमें की हम्साम की तुलना में श्रेष्ठता है। किन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि इस्लामी वन्नु को कही सन्ना न दी जाए।

हती प्रस्त का दूसरा संग जरण झाए शत्र को क्षमा करने की बाबत है। हरण छाए लब् को जीवित छोड़ देना क्षत्रिय का धर्म है यह वैदिक धर्म की सील स्वक्य है किन्तु 'शरणागत' का सही धर्म समझना स्रावश्यक है। मुह्म्बर गीरी की पृथ्वीराज चौहान ने कई बार बन्दी बनाकर छोड़ दिया। उसका लाभ उठाकर गोरी बार-बार मेना जमा कर पृथ्वीराज पर हमला करता रहा और सन्त में गीरी ने ही पृथ्वीराज को छल करके मार हमला

ग्रतः सरणागित का वास्तिविक स्वरूप समझना आवश्यक है। यदि मुहस्यद गोरी स्वयं हिन्दू बनकर ग्रीर निजी सेना को हिन्दू बनाकर पृथ्वी-राज से पा मिनता नव ही उसे मही रूप में जरणागत कहा जा सकता है। बन्दी बनाने पर जीवनदान की पाचना तो एक साधारण डाकू भी करेगा। ऐसी स्वायी दाचना की अरणागित समझना बड़ी भूल है।

इस मन्दरध में रामायण को तत्सम घटना दर्णनीय है। विभीषण जब घपने सैनिक लेकर राम के सहाय हेतु रावण के विरुद्ध लंका के हमले में सम्मिनित होने को राजी हो गया तभी उसे जरणागत समक्रकर जीवन-दान दिया गया। प्रत्य जी मारीच, सुबाह, खर, दूषण, कबंध, मृषंणमा घादि रावण के सेनानी घाए उन किसी को भगवान् राम ने जीवनदान नहीं दिया, प्रत्येक का वध ही किया। किन्तु राम के सैनिकों ने स्त्रिकों घोर बच्चों पर बलात्कार नहीं किया घौर किसी राक्षस का छलकर चर्चेर का एक-एक भाग तोड़कर 'इलाल' नहीं किया। राक्षसों का वर्ताव घोर अनु राम का पाचरण, इसमें घन्तर था। वहीं प्रन्तर हिन्दू घोर मुसल-वाकों व घावरणों में इतिहास में दिखाई देता है। राक्षस भी वैदिक धर्मी होने के कारण उनका पाचरण इन्हामों प्राकामकों से कई गुना प्रच्छा घोर प्रथा था। जैने हनुमान का राजदूत होने के नाते उसे बन्दी बनाकर रखना प्रयास है, इस धाक्षेत्र को रावण ने भी मानकर हनुमान को छोड़ दिया। इन सब बातों पर विचार करते हुए वैदिक क्षत्रियों की शिक्षा में एक बड़े परिवर्तन की प्रावण्यकता है। उन्हें यह समभ लेना चाहिए कि राक्षमों के विरुद्ध प्रतिराक्षम जैसी सख्ती बरतना ही सच्चा क्षात्रधमं है। ग्रीर शरणागत उसे समभाना चाहिए जो वैदिक धमं की सेवा करने को राजी हो, ग्रन्य किसी को कभी क्षमा नहीं करना चाहिए।

श्रीर श्रव समय की श्रावश्यकता यह है कि प्रत्येक वैदिक्छमीं पुरुष को क्षत्रिय बनना चाहिए। 21

# वैदिक सेना-संगठन

समय विज्ञ में सृष्टि-उत्पत्ति समय से बैदिक शासन (और संस्कृत सत्या प्रचित्त) होने के जो सर्वागीण प्रमाण मिलते हैं उनमें सेना-संगठन का एव पुष्ट प्रमाण भी विद्यमान है। वर्तमान भारतीय सेना-व्यवस्था प्रोप्त-जासकों ने देनी कड़ की, बैनी ही स्वतन्त्र भारत में चालू रखी गई है। किन्तु इसमें प्राप्त्रयं की बात यह है की स्वयं घांग्ल भूमि में जो सेना-मंगठन का बांचा है और जो ग्रीग्त जासकों ने भारत में भी रूड किया वह डेड उनी प्राचीन बैदिक सेना-व्यवस्था पर प्राधारित है जो भारत के प्राचीन बैदिक समाटों ने विज्ञ में रूड़ की थी। इसका जो विवरण भारतीय वायुनेना के एक सेवानिवृत्त प्रधिकारी स्वयांड्न लोडर हंसराज निह बो ने नीन-बार वर्ष पूर्व बुलदशहर (उत्तर प्रदेश) के हिन्दू-महासभा पश्चिकन में दिया, वह इस ग्रध्याय में प्रस्तृत किया जा रहा है।

मृत्येना के प्रतिरिक्त सागरसेना और वायुसेना की परिभाणा भी सन्दर्भ प्रणाली की ही है।

#### नावि

XOLCOM.

प्रोग्त लाग प्रपनी भाषा में सागर सेना की 'नेव्ही' (navy) कहते हैं जो वास्तर में कर्कत 'नावि' शब्द हैं। संस्कृत में नी, नोका, ग्रादि शब्द हैं। उन्हीं स भागनीय भाषाओं में नाव भीर नाविक शब्द बने हैं। अतः 'नावी' दर्ध नेव्हीं बद्ध संस्कृतमूलक ही है। उसी से 'नेव्हल' (naval) भीर नाविक (naval) भीर नाविक (naval) भीर नाविक (naval) भीति नो सेना सम्बन्धित'—ऐसे शब्द भागन नावा में किन्न मनुकन किए जाने हैं। वह परिभाषा विश्व में माज भी इसी काल एट है कि उनने पीछे नामी वर्षों की वैदिक-संस्कृत सागर पर्यटन के प्रवक्त विद्यमान है। अर्थीन सूप्त-गुप्त-इतिहास के परिशीलन भीर

ग्रध्ययन में ऐसे विपुल प्रमाण ग्राज तक दुर्लक्षित रहे हैं। इतिहास-संगो-धकों को ग्रपने चारों ग्रोर फैले हुए ऐसे विविध प्रकार के प्रमाणों का बिवरण लेकर उनको दखल लेने का ग्रथ्यास बढ़ाना चाहिए।

### कमोडोर (Commodore)

यह मूल 'समोदोर' जब्द संस्कृत 'समुद्र' जब्द का स्रवश्चट क्य है। स्रांग्ल भाषा में 'C' स्रक्षर के 'स'—'ज'—'प' या 'क' ऐसे कई उच्चारण होते हैं। प्राचीन वैदिक प्रथा में समुद्राधिकारो (यानी नौसेना-स्रधिकारी) कहते थे। स्रांगे चलकर उस जब्द का पूर्वपद 'समुद्र' ही प्रचलित रह गया। उसे यूरोपीय लिपि में 'समोदोर' (Commodore) लिखा जाने लगा। कुछ समय पश्चात् 'समोदोर' जब्द का 'कमोडोर' उच्चार कह हो गया। प्रचलित उच्चारण वही है। किन्तु स्रव तो वायुसेना स्रधिकारी को भी 'कमोडोर' ही कहने की प्रथा पड़ी है। इससे यह प्रमाणित होता है कि ईसा पूर्व समय में नौसेना स्रांर सागर प्यंटन की सारी परिभाषा संस्कृत थी। उसका मूल कारण यह है कि स्नादिकाल से सारे विश्व में वैदिक जासन स्रांर संस्कृत भाषा ही प्रचलित थी।

### किंग (King)

ग्रांग्ल भाषा में राजा को 'किंग' (king) कहते हैं। उस गब्द की व्युत्पत्ति भी संस्कृत भाषा ग्रांर बैदिक प्रणाली की है। बैदिक परम्परा में क्षत्रिय शासकों के नाम उदयसिंह, मानसिंह, जगतसिंह ऐसे होते थे। उस सिंह शब्द का ग्रपन्नंश कहीं 'सिंग' तो कहीं 'सिन्हा' (Sinha) ऐसा होता रहा है। देश जब परतन्त्र होता है तो पराए शासकों के विकृत उच्चारों से हमारे ग्रपने देश में ग्रपने ही भारतीय शब्दों के उच्चारण कैसे विगढ़ जाते हैं इसके यह दो उदाहरण हैं। इस प्रकार सिंह का सिंग उच्चा-रण कृष्ट हुआ। प्राचीन ग्रांग्ल भाषा (Old English) में वह शब्द टांक्ड रण कृढ़ हुआ। प्राचीन ग्रांग्ल भाषा (Old English) में वह शब्द टांक्ड कि बदले 'किंग' उच्चार कृढ़ हो गया। तथापि उस शब्द से यह विदित के बदले 'किंग' उच्चार कृढ़ हो गया। तथापि उस शब्द से यह विदित होता है कि ग्रांग्ल दीपों में बैदिक क्षत्रिय राजाग्रों का ही ग्रधिकार होता होता है कि ग्रांग्ल दीपों में बैदिक क्षत्रिय राजाग्रों का ही ग्रधिकार होता

था। इसी कारण उनके राजा को 'सिन' के बजाय 'किन' कहते हैं।

नाइट (Knight)

राजा बैदिक सेनामों का नेता होता था। उसके दरवारी सेना के 'कायक' कहनाते थे। दुर्वोधन भी अपनी सेना के प्रमुख नेतामों को 'कायक' कहनाते थे। दुर्वोधन भी अपनी सेना के प्रमुख नेतामों को 'कायका: पम सैन्यस्य" कहना था। उसका उल्लेख भगवद्गीता में है। ठेठ वहीं कट्ट प्राप्त होगों में भी प्रचलित है। अन्तर इतना ही है कि नावक शब्द का कारतीय भाषामों में 'नाइक' ऐसा अपन्नंश होता है, उसी प्रकार सांग्न काया में उसका उच्चार 'नाइट' ऐसा होता है। वस्तुत: आंग्ल केलक्ष्मा में 'knight' ऐसा लिखा जाता है। उसमें आरम्भ में (क) 'K' प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। और अन्त में एक प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। और अन्त में एक प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। और अन्त में एक प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। और सन्त में एक प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। सीर सन्त में एक प्रस्तर होते हुए भी उसका उच्चारण किया नहीं जाता। सीर सन्त में एक प्रस्त होते हुए भी उसका उच्चारण है। वह फालतूं। ते तिकालकर यदि उसके स्थान पर K समर समाकर वह शब्द nighk ऐसा लिखा जाए तो वह कन्कृत नावक उर्फ नाइक शब्द ही है—यह प्रतीत होगा।

बब दूबरा एक प्रांग्त गन्द देखें। प्रांग्तहीयों में Canterury नाम का एक बाबीन गाँव है। उसका प्रचलित उच्चार केंटरवरी किया जाता है। किन्तु 'C' पक्षर का मूल उच्चार 'ग' होता है यह ध्यान में रखकर उस नब्द का उच्चारण 'शंतरवृरी' होता है। ग्रव यह ध्यान में रखें कि सायक गब्द में 'क' प्रक्षर के बजाय 'ट' प्रक्षर पड़ा है। यानी ग्रंग्नेजी भाषा में संस्कृत 'क' के स्वान पर 'ट' पड़ गया है। उसे ध्यान में रखकर हम देख स्वतंद है कि संतरवृरों का मूल ताम शंकरवृरी उर्फ शंकरपुरी होना चाहिए। इस प्रकार जब बांग्ल दीयों में 'शंकरपुरी' नाम का नगर था, दरवा-रियों को नाइक (उर्फ नाइट) कहते थे, राजा को 'सिग' (उर्फ 'किंग') कहते थे तो क्या इससे यह सिद्ध नहीं होता कि वहां संस्कृत भाषा ग्रांर बेंटिस नस्कृति का ग्रसार था?

केटरवुरी उर्फ शंकरपुरी के प्राचीन धर्मगुर को archbishop धानी (प्रांग्नडीए का) महापुरीहित कहते हैं। यह महापुरीहित णंकरपुरी में शंकर की पूजा करने बाना वैदिक धर्मगुरु होता था। यह कितना महत्त्व- पूर्ण प्रमाण है कि छठी शताब्दी में ईसाई बनाए जाने के पूर्व प्रांग्लडीयों में पूर्णतया वैदिक संस्कृति विद्यमान थी।

#### सेना विभाग

अब हम देखेंगे कि सेना के विभिन्न विभाग जो हमें वर्तमान सेनाओं में दीखते हैं वे अनादिकाल से वैसे ही चले आ रहे हैं जैसे वैदिक परम्परा ने निश्चित किए थे।

ग्राधुनिक सेना में ग्रल्पतम विभाग 'सेक्जन' (Section) कहलाता है। उसमें दस सैनिक होते हैं। प्राचीन वैदिक प्रया में भी सेना के ग्रल्पतम विभाग में दस व्यक्ति होते थे जिनमें एक हाथी, एक रथ, तीन बुड़सवार ग्रीर पाँच पदाति (यानी पैदल चलने वाले सैनिक) कुल दल घटक के होते थे। तत्पण्चात् प्राचीन ग्रीर ग्रवीचीन सेना-संगठनों में वही १०—१० के विभाग ग्रधिकाधिक मात्रा में सम्मिलित होते थे।

वैदिक पद्धति में तीन पंक्तियों का एक सेनामुख होता था तो ब्राझुनिक सेनाब्रों में तीन सेक्शन्स मिलाकर एक प्लाइन होता है।

वैदिक पद्धति की सेना-संघटना का अर्थ है वैदिक संस्कृति में पले सम्राटों की सेना में जो विभाग होते थे। वे वैदिक सेना का कोई ऐसा अर्थ न लगालें कि वेदों में ही उन सेना विभागों की संख्या निश्चित की गई हो।

वैदिक पद्धति का इस ग्रन्थ में यह अर्थ है कि वैद, उपनिषद, रामायण, महाभारत ग्रौर पुराणों में जिस संस्कृति का हमें परिचय होता है, वह।

#### कम्पनी

श्राधुनिक सेनायों में तीन प्लाट्न्स की एक कम्पनी (Company) होती है। वैदिक सेनायों में तीन सेनामुख मिलाकर एक गुत्म होता है। तीन कम्पनियाँ मिलाकर आधुनिक सेना में एक रेजिमेंट होता है

वैसे ही प्राचीन वैदिक सेनाओं में तीत गृतमों का एक गण होता था।

इस समानता से कोई यह न समभ बैठे कि ग्रीक या ग्रन्थ यूरोपीय देशों की संघटना के नमूने पर वैदिक सेना-संघटन बना था। जब भी ऐसी शंका प्रकट हो तब देखना यह चाहिए की उनमें से कौन-सी परम्परा प्राचीन

र १, न्य ७० हाथी

३४० ग्राय कोर

प्रमाहिणी=३,७१,७६० सनिक,

मेन्स्र स

ष्टनोहिणो

चाहिए कि वह बेदिक प्रधा की हो नकत है। एल्डॉडक सेनाबों में तीन रेजिमेंटों की एक बिगेड कही जाती है, डमी प्रकार बैदिक सेनामों में तीन गर्यों की एक वाहिनी होती है। नीन विवेद्ध की एक डिबीजन बाजकल की सेनाओं में होती है। इसी प्रकार प्राचीन सेनायों में तीन बाहिनियों की एक प्रुतना होती थी। नीत डिबोडन्स की एक कोबर बाधुनिक सेनाओं में कही जाती है। इसी प्रकार प्राकानकाल में तीन प्रवनामों की एक बम् कही जाती थी।

समाटों का लासन किस्त में मनादि काल से बना हुआ है। अतः जब भी बैदिक प्रचा में घौर घन्य प्रचामों में समानता दिखें तो यह स्पष्ट हो जाना

नीन बाधुनिक कोबर मिलाकर एक कमांड कही जाती है। प्राचीन बैदिव बेनाओं ने उनी प्रकार ठीन चमु मिलाकर एक अनिकीनि बनती

इस प्रकार पाधुनिक सेनायों में कमाइ ही बड़ा-से-बड़ा सेना विभाग ह। किन्तु वैदिक बच्चाटों की येनाधों में तो इससे भी बढ़कर एक सेना विभाग या। दस प्रतिकोति मिलाकर एक प्रशाहिणी बनती है। कौरव पाछकों को नामिनावत सेना महाभारतीय पुद्ध में १० प्रक्षीहिणी थी।

इस्टे एक बात को पृथ्टि होती है कि वैदिक सम्राटों का विश्व बाजाक्य होते के कारण ही तो उनकी सेना इतनी विणाल होती थी। र्वतिहान के प्रस्वेपना वर्तभाव राष्ट्रों की कुल सेनाग्री की संख्या की महा-कारतवालीन १० प्रजीतिणी सेना से तुलना करें।

त्नकी विकास सेना हो जी उस समय की जनसंख्या भी तो उसी व्याज वे धन्यांछक दोनी चाहिए। एक जी नागरिकों के पीछे एक सैनिक ऐसे बदान की बच्चता करके १= बक्षीहिणों सेना के हिसाब से महाभार-ठीवनात के बिन्द भी जनसंस्था का प्रतुमान लगाया जा सकता है।

इस्ट है हैना जिमामों का कोष्ठक पृथ्ठ ३६१ पर दिया जा रहा

र्विक सेना-संगठन

१ महाबत + ३ धनुधरिते=

१ हाथी

म मन्द्रम म

सारथी + ४ धनुर्धारी = १ मनुष्य -

गदाति=१ मनुष्य

१७ मन्दय + ६ पश्

XOL.COM.

धाचीन झाहित्य में हम बार-बार त्रिभुवन की बात सुनते हैं। तो हो सकता है कि उस समय धारीहिणी जैसी विशाल सेना इसलिए आवश्यक होती थी कि मैनिकों को युद्ध या सुरक्षा के हेतु अन्य दो ग्रहों पर भी भेजा हाती थी।

यद्याप बैटिक पत्ति के स्यूस रूप में दस सदस्य जान पड़ते हैं तथापि दे (ब्राधुनिक प्रत्यतम विभाग जो सेक्शन कहें जाता है उससे) कहीं प्रधिक वे। देंसे हाथी पर एक महावत होता था प्रौर प्रवारी में चार धनुर्धारी होते थे। बानी हाथी के साथ पाँच मनुष्य होते थे। रथ में एक सारथी धौर चार धनुर्धारी ऐसे कुल पाँच व्यक्ति होते थे। तीन प्रश्वों पर तीन सक्तर होते थे। इनके प्रतिरक्त पाँच पदाति सैनिक होते थे। अतः वैदिक नेना के चल्यतम माग में एक हाथी, रथ को जोड़े हुए दो घोड़े, तीन अन्य पहल ऐसे कुल छः पशु धौर कुल १७ मनुष्य होते थे। इस हिसाब से ऊपर दिए कोष्ट्रक के घनुसार एक प्रक्षीहिंगी सेना में कितने पशु ग्रीर कितने सैनिक होते थे इसका हिसाब वाचक लगा सकेंगे।

#### संवप

बैदिक गासन में विश्व के विभिन्द विभाग ब्नाकर हरएक विभाग को क्षेत्र कहा जाता था। मैसे साधुनिक गासन में 'जिला' होता है वैसे ही प्रत्येक क्षेत्र के गासक को 'क्षेत्रप' (पानी क्षेत्रशासक) कहा करते थे। यह बब्द ब्रोपीय माषास्रो में 'सत्रप' (Satrap) उच्चार से शेष है। यह भी एक प्रमाण है कि प्राचीन विश्व में बैदिक शासन था।

दस शासन में महाबत, प्रश्वविद्धा के जानकार, सेना-संगठन विशारद, हुइनन्द में प्रवेश जोग प्रादि भारतीयों की सारे विश्व में वड़ी माँग थी। पतः प्राचीनकाल में शासन, शिक्षा कार्य, निगरानी प्रादि प्रनेक निमित म सरतीयों का प्रवास सारे विश्व में होता था।

ईसायूबं एठो शनाब्दी में Xerxes की सेना में विदेशों में भारतीय कैनिय तैनाइ थे। प्रीक नेनानी सेल्यूकन की सेना में भी भारतीय सैनिक होते थे। दैनिवाल नाम के विदेशी योद्धा की सेना में ईसायूबं पहली शनाब्दी में बारतीय महाबतों के नियन्त्रण में हाथियों की एक टुकड़ी

तैनात थी। रोमन सम्राट् 'सीभर' कहलाते थे। Ceesar में पहला प्रक्षर 'C' फालतू लगा है। वह निकालकर पढ़ा जाए तो वह संस्कृत 'ईश्वर' शब्द है। प्राचीन सम्राटों को ईश्वर कहा जाना बैदिक प्रणाली का प्रमाण है। इतने दूर-दूर के प्रदेशों में भारतीय सैनिक, महावत, हाथी सम्मिलित होने का कारण यह था कि महाभारतीय युद्ध के पत्रवात् विश्व-वैदिकसाम्राज्य जब टूटा तब से भारतीय सैनिक सारे विश्व में विखरे-बिखरे बसर करते रह गए थे। यह इतिहास का एक पूर्णतया नया दृष्टि-कोण है जो हमारे वैदिक-साम्राज्य सिद्धान्त के अन्तर्गत बड़ा तर्कसंगत सिद्ध होता है। रोमन-सेनानी ज्यूलियस सीजर जब ईसापूर्व सन् ५३ के लगभग आंग्लद्वीपों में सेनासहित उतरा तो उसकी सेना में भारतीय सैनिक थे। Circencester Museum में ई० सन् की प्रथम जताब्दी का एक शिलालेख है। इसमें एक भारतीय श्रश्वसवार का उल्लेख है। लिखा है Dannicus Eqies Ala Indiana TVR Albani यानी "भारतीय ग्रश्वसवार धनेश, ग्रलबेनस् रेजिमेंट, ग्रला इण्डियाना टुकड़ी का सैनिक"। स्रोग्ल भूमि में जब उस भारतीय सेनानी का देहान्त हुस्रा उसकी १६ वर्ष को सैनिक नौकरी पूरी हो चुकी थी।

प्राचीन तिमल उल्लेखों में भारतान्तगंत पाण्ड्य राजा की सेना में बड़ें हट्टे-कट्टे और क्र्र दिखने बाले यवनों का तथा लम्बे अंगर से पहने गूँग म्लेच्छों का उल्लेख है। तिमल प्रान्त में रोमन लोगों की बस्ती का भी बणंन है। उस समय रोम की बरणियाँ (बड़े मृत्तिकापात्र), दीप, शीशा और तार आदि भारत में आयात किए जाने का उल्लेख है। ईसापूर्व सन् ३०१ में इत्सस् रणभूमि पर कॅसँडर और अन्तगुणस् (Antigonas) का जो युद्ध हुआ था उसमें भारतीय हाथियों की टुकड़ी के पराक्रम के कारण कॅसँडर को विजय प्राप्त होने का वर्णन है।

रोमन शासन के अन्तर्गत आंग्लभूमि में ज्यूलियस कलासिसिएनस नाम के एक रोमन अधिकारी की पत्नी भारतीय थीं। उस महिला के पिता का नाम ज्यूलियस् इण्डस्, ऐसा अंकित है। स्वयं महिला का नाम रोमन भाषा में Julia Pacata Indiana लिखा गया है। ग्रीक, रोमन, प्रर्थी धौर ईरानो लेखकों ने उनके अशुद्ध उच्चारणों के कारण भारतीयों के नाम XOT.COM

इतने टेडे-येट सिल दिए है कि उन नामों का मूल णुद्ध संस्कृत स्वकृष प्राक्तन करना कठिन समता है। उन विदेशियों के लिखे इतिहास में ऐसे कई दोष होने के कारण उनपर पूर्ण विश्वास कदापि नहीं रखना चाहिए।

#### अनीक

बैटिक अवपों के प्रधिकार में बड़ी सेना-छावितयाँ होती थीं। सेना को सस्त्र में प्रनीक कहते हैं। विश्व में उन वैदिक अधिय सेना-छावितयों की स्मृति कायम रखने वाले नगर सैलोनिका (Salonica), ह्वे रोनिका (Veronica), स्थलप्रनीक (Thessalanica) प्रादि नामों से अभी पहचाने जा सकते हैं। तथापि पाजतक के इतिहास संशोधन में ऐसे पुष्ट प्रमाणों की जरा भी दक्क जी नहीं गई। इस प्रकार वर्तमान इतिहास-संशोधन पद्धति वहीं बुटिपूर्ण है। उसमें विविध प्रकार के प्रमाणों के डेर-के-डेर दुर्लकित हुए पहें हैं।

महामारतीय युद्ध के समय जो इतनी विशाल सेना इकट्ठी की गई यो उसमें जीन, बर्बर, तातर पादि विश्व के विभिन्न प्रदेशों की सेनाएँ सॉम्मॉनत होने का उत्तेस है। उनमें भी कौरव-पाण्डव अन्तिम बैदिक विश्व समाद वे—पह बात सिद्ध होती है। तभी विश्व के सारे प्रदेशों की सेनाएँ को उस युद्ध में सम्मिनित होना पड़ा। उस सेना की विशासता को स्वान में जिले हुए ऐसा प्रतीत होता है कि उस समय प्रत्येक युवक को सैनिक विश्वा प्रनिवार्य थी। केवल महिलाएँ, पुरोहित, साधु, संन्यासी और वयो-वृद्ध कोनों को सैनिक सेवा का बन्धन नहीं रहा होगा।

प्रांग्नभाषा में युद्ध को 'बार' (war) कहते हैं। वह भी संस्कृत शब्द ही है। हिन्दी, सराठी सार्दि भाषामों में भी किसी पर शस्त्र से हमला करने को 'बार' करना हो तो कहते हैं। सत: वह एक शब्द भी इस बात का बनान है कि सारे विश्व में प्राचीनकाल में संस्कृत ही बोली जाती थी।

#### परेट

महाबारत में विकिट्ट मैन्य-रचना को ब्यूह कहते थे। विविध ब्यूहों में (भानी बतारों में) सेना की रचना करना तभी शक्य है जब सेना यूरोपीम बह्न की परेड (parade)या 'ड्रिल', (ड्रिल यानी कवायत) करती हो। इस से यह अनुमान निकलता है कि सेना कवायत की पद्धित महाभारतीय युद्ध के पश्चात् यूरोप में तो बराबर चलती रही किन्तु भारत में लुप्त-गुप्त-सी हो गई थी। अतः पश्चात्य लोगों ने भारत में आकर जब कवायती कीज का गठन किया तो उनके सैनिक उनकी शिस्त के कारण अच्छे शिस्त-बद्ध धौर प्रभावी प्रतीत होते थे।

## आंग्लम्मि में व्यूह-रचना

जिन ब्यूहों का हम महाभारत में बार-बार उल्लेख पढ़ते हैं उनका ग्रस्तित्व या स्वरूप भारत में किसी को जात है या नहीं हम नहीं जानते। प्रशिक्तर लोगों को वह सुनी-सुनाई बात ही लगती है। किन्तु ग्रांग्लभूमि में महामारतकालीन कई स्मृतियां ग्रभी शेष हैं। उनमें चकव्यूह भी है। होरोबी(यानी द्वारावती)चैपलीन (Dorothea Chaplin)नाम की ग्रांग्ल महिला ने Myth, Matter and Spirit or Keltic and Hindu Links नाम की पुस्तक लिखी है। (प्रकाशक—Rider & Co., Paternster House, Paternoster Row, London, 1935)। उस पुस्तक के पृष्ठ १३ पर उल्लेख है कि ब्रिटेन में "Malvern' नाम की जो पहाड़ियाँ हैं उन पर रोमन पूर्व तटबन्दी(यानी संरक्षणात्मक किले जैसी ऊँची, मोटी दीवारें) के सण्डहर हैं। प्राचीन सैनिक अवशेषों के बारे में लिखने वालों का निष्कर्ष है कि प्राचीन ब्रिटेन के निवासी अपनी सेनाओं को चकव्यूह में रचाया करते थे। उनके संरक्षण के लिए ग्रनेक चकाकार कोटों के घेरे एक के बाहर दूसरा, ऐसे बना दिए जाते थे। Hertfordshire Beacon नाम के स्थान पर वैसे चकव्यूह के ग्रवशेष ग्रभी हैं"।

ऐसे विविध उल्लेखों से हमारा यह निष्कर्ष है कि महाभारतीय युद्ध उस समय का जागतिक महायुद्ध था। भारतान्तर्गत कुष्कंत्र प्रजून और कृष्ण का भले ही केन्द्र रहा हो लेकिन अर्जुन ने जब उस विशाल सेना का निरोक्षण किया, वह रॅडर जैसे दूरदर्शी यन्त्र द्वारा ही सम्भव था। इससे उसने विश्व में स्थान-स्थान पर बने सैनिकों के मोचों का निरोक्षण किया। उस समय भाग्लभूमि भी एक महत्त्वपूर्ण सेनाकेन्द्र था। इसी कारण उसमें

उस चक्क्यूहाकार किलेबन्दी के धवशेष पाए जाते हैं जो महाभारत में उस्तिसित है।

बांग्लभाषा में जो सायकल शब्द 'cycle' ऐसा लिखा जाता है उसमें 'फ़' बहार हटाकर उसे chcle ऐसे b घड़ार के साथ लिखा जाए तो तुरन्त बहु उसी बर्ष का चक्त उर्फ कक शब्द है यह झ्यान में आएगा। ऐसे अनेक प्रमाणों से जान पड़ता है कि सांग्लभाषा भी अन्य भाषाओं की तरह दूटी-कृटी संस्कृत ही है।

डोरोपी द्वारा चक्रव्यूह के खण्डहरों का उल्लेख इस प्रकार है-

"On the hills of Malvern are the remains of British camps dating back to a pre-Roman period. Writers on the military antiquities of Britain have stated that it was a principle with the early Britons to arrange their forces in concentric circles i. e., ramparts rising one over the other, and the Hertfordshire Beacon among the Malvern Hills is a remarkable type of this mode of defence." (पूड्ड १३, बोरोपी चेपलीन का प्रन्य)

इस प्रकार हम जो प्राचीन और अर्वाचीन समानता यहाँ बतला रहे हैं इसे केंबल नमूना मानकर पाठकों द्वारा इस प्रकार के और प्रमाण स्वयं संक्रित करना अच्छा रहेगा। क्योंकि वेदों से ही सारी सभ्यता आरम्भ हुई और तत्पाचात् उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराण, श्रीमद्भागवत, योगविस्टिड आदि सारे विश्व का सांस्कृतिक साहित्य रहा है। सारे धर्म, पन्य, परम्परा आदि उन्हों से निकलकर विखड़ते-विछड़ते एक-दूसरे से बहुत हुर निकल गए।

प्राचीन वैदिक सैनिक परिभाषा में सेना के घगले मध्य भाग की दुर्काइयों को उरस (यानि छाति) और दाएँ-वाएँ भागों को कुक्ष कहते थे। इनके पार दो प्रन्य संरक्षक सेना-दुक्कियों होती थीं उन्हें पक्ष कहा जाता था। सेना के पिछले भाग को पृष्ठ कहा जाता था।

सेना के आगे निरोक्तणार्थ जो टुकड़ियाँ होती थीं उनका 'कोटी' नाम या। युद्ध छिड़ जाने पर जो टुकड़ियां कुछ दूर प्रावश्यकता पड़ने पर हमला करने के लिए केच रखी जाती थीं उन्हें 'प्रतिग्रह' कहा जाता था। युद्ध के लिए सेना की विविध रचनाओं को ब्यूह कहा जाता या। इनके विविध नाम प्राप्य हैं जैसे मध्यभेदी (जो शत्रु के मध्यमाग पर टूट पड़े), अन्तर्भदी, मकर, भोज, मण्डल, सर्वतीभद्र, गोम् त्रक, स्थेन, दण्ड, प्रधंचन्द्र, असंहत, स्चिमुख, बज्ज, अभेद्य, चक्र ग्रादि विविध प्रकार के नाम उपलब्ध हैं। यह तभी सम्भव थे जब सारे सैनिक पाण्चात्य पद्धति की कवायत करते हों।

यदि चक्रव्यूह-पद्धति के खण्डहर आंग्लद्वीपों में पाए गए हैं तो हो सकता है कि विश्व के अन्य भागों में अन्य प्रकार की व्यूहरचना भी उपलब्ध हो जो अज्ञानवण पुरातत्त्वविदों की दृष्टि से ओभल रही हो। इस अन्य में दी गई जानकारी के फलस्वरूप हो सकता है कि डोरोपी चैपलीन की तरह अन्य संशोधक अन्य स्थानों पर प्राचीन सैनिक व्यूहों के अवशेष पहचान पाएँ।

39

# यक की प्राचीन जागतिक प्रथा

वंदिक संस्कृति को एक विशिष्टता यह है कि उसमें हर सांस्कृतिक प्रसंग या समारम्भ में होम यानी यज प्रज्ज्वातित कर उसमें पवित्र समिधा बाली जाती है। घंदेखी कब्द 'होम' (Home) यानी 'घर' उसी का साह्य है क्योंकि प्राचीनकात में घर-घर में होम होता था।

धतः यदि हमें ऐसे प्रमाण मिले कि सारे विश्व के लोगों में यज की प्रमा की तो वह भी बैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्व-प्रसार का एक बड़ा प्राचार सिद्ध होगा। प्राजतक के संगोधकों ने ऐसे विविध प्रमाणों पर कभी प्रमान दिया ही नहीं। इसी कारण इस नई संगोधन-पद्धति का प्रशिक्षण कारे ऐतिहासिक प्रध्यापक-प्राष्ट्रयापकों को देना बड़ा ग्रावण्यक है।

यज्ञ के अनेक उपयोग हैं। वातावरण को शुद्ध बनाना। कारखानों, बाहन, चूल्हों का धुर्मा, मानव और पशुर्मों का श्वासोच्छवास ऐसे में प्रव-रोक्क कारणों से वातावरण दूषित होता रहता है।

भनेरिका में Wall Street Journal नाम का एक समाचार-पत्र है। ३ जनवरी, १६८१ के शंक में उसके संवाददाता एरिक लार्सन (Erik Larson) का लिखा समाचार नीचे पढ़ें—

#### Filthy Humans Pose A Major Challenge to Computer Firms

At last a person sheds at least 100,000 particles a minute of flaking flesh, saliva, hair sprays, rouge, dried shaving cream, dandruff, droplets, lint, sodium and dead mouths tissue... with slight movement, the same person sheds 500,000 particles. Slow walking, five million. Exercising 30 million. Each particle is capable of destroying a semi-conductor circuit, the 'chip' that makes computers

think...Semi-conductor companies worry about people, the gum they chew, the colds they get, the makeup they wear the sped with which they move. These things all mean trouble for semi-conductors. Particals mean defects, and defects cutright into company profits."

इसका अर्थ है-

मानवीय गन्दगी गणकयन्त्र कारखानीं की बड़ी समस्या

व्यक्ति चुप भी बैठा हो तो प्रति मिनिट उसके गरीर से एक लाख गरे कण गिरते रहते हैं जिनमें सूखा मांस, थूक, केणनुषार सुर्खी, दाढ़ी बनाते समय लगाए साबुन के कण, (सर की) सीकरो, द्रबिबन्दु, वस्त्रों के कण, क्षार कण व मुँह से गिरने वाले निर्जीव कण। थोड़ा भी मानव हिले तो ऐसे पाँच लाख कण उसके गरीर से गिरते हैं। व्यक्ति यदि धीरे चलने लगे तो पचास लक्ष अगुद्ध कण गिरते हैं। और जब वह व्यायाम आदि करता है तो तीन करोड़ दूपित कण उसके गरीर द्वारा फेंक जाते हैं। गणकयन्त्र के चलचक में हिसाब 'सोचने' की किया में उन गंदे कणों से स्कावट आ जाती है। इस कारण सेमिकण्डक्टर (Semi-conductor) बनानेवाले कारखानों में आसपास के व्यक्तियों की कियाएँ चिन्ता का विषय होती हैं। यदि कोई मुँह में कुछ चवाते रहें, किसी को यदि गैत्य का विषय होती हैं। यदि कोई गुँह में कुछ चवाते रहें, किसी को यदि गैत्य का विषय होती हैं। यदि कोई गुँह में कुछ चवाते रहें, किसी को यदि गैत्य का विषय होती हैं। यदि कोई गुँह में कुछ चवाते रहें, किसी को यदि गैत्य का विषय होती हैं। यदि कोई गुँह में मुख चवाते रहें तो कारखानों का आर्थिक लाभ घट जाता है।

यह तो हुई केवल मानव शरीर से होने वाले प्रदूषण की बात। इसके कई भौर भी पहलू हैं। जैसे आजकल के नागरी पखानों का मैल जलद्वारा वहा दिया जाता है। इस प्रथा से विश्व के लाखों नगरों में मैले से भरी निदयों जैसी विशाल धाराओं के गन्दे नाले निर्मित किए गए हैं। इतना ही नहीं अपितु जन गन्दगी के नालों को स्थान-स्थान पर नदियों में भौर सागरों में छोड़ा जाने के कारण पृथ्वी-स्तर के जलागय गन्दे, रोगकीटाणु मय हो रहे हैं। वही पानी भूमि के अन्दर जाकर कुएँ आदि भू-गर्मस्थित जलागयों को भी रोगप्रवर्तक बना देता है।

इनके चितिरकत घरों में भीर खेतों में बुवाई से कटाई तक समय-समय पर कीटनाणक रसायनों का जो खिड़काब किया जाता है, उससे श्वसन, सम्पन्ने भीर भनाज द्वारा घातक कीटाणु मानवी शरीर में इकट्ठे होते इहते हैं।

इस प्रकार बाधुनिक पाण्यात्य प्रया की जीवन-प्रणाली में मानवी जीवन विविध रूपों में संकटमय बनता जा रहा है। रोग बढ़ते जा रहे हैं। ब्रह्माधुनिक पाण्यात्म शास्त्रविदों की इस चिन्ता की व्यवस्था वैदिक संस्कृति की बनादि प्रस्परा में सार्वित्रक और भरपूर प्रमाण में ब्रारम्भ से

हो छन्तर्भ्त है।

वैदिक प्रागत-स्वागत की पद्धति देखें। प्रानेवाले का स्वागत इत्र लगा-कर चौर गुलावजल छिड़ककर किया जाता है। जहां भी जनसमुदाय इकट्ठा होता है (जैसे विवाह प्रसंग, मन्दिर, भोजन-समारोह या सभा में) वहां फूल, हार, कलगी, प्रगरवत्तो, धूप जलाना, इत्र लगाना, चन्दन लगाना, गुलावजल छिड़कना, घारती के लिए कपूर घौर घी से प्रदीप्त किया निराजन बलाना छादि सुगन्छ को भरमार करने का उद्देश्य सामुदायिक प्रदूषण का प्रतिकार करना ही होता है।

इसी प्रदूषण-प्रतिकार उपायों में यजों का वड़ा महत्त्व होता है। घर-घर में धन्निहोत्र रखना या मूर्योदय ग्रीर मूर्यास्त के समय यज्ञ करना ग्रीर समय-समय पर विविध व्यक्तिगत, कौटुम्बिक, सामाजिक या लौकिक प्रसंगों पर कास्त्रोक्त होम-हवन करने से बातावरण की शुद्धि होती रहती है। गोबर, गो-दुष्य से बनाया भी ग्रीर विशिष्ट वृक्षों की मूखी डालें प्रवादि हवन सामग्री से जो मुग्ना उठकर घर, खेत, कार्यालय ग्रादि में प्रनित्त है उसे स्वसन करने से मानवी शरीरस्थ रोगजनतु नष्ट होकर प्रवित्तवाधी ग्रीर जीवनदायी तत्त्वों को प्रोत्साहन मिलता है। उस धुएँ से घर में बंधे पण्, बाग में ग्रीर खेतों में उनने वाले पेड़ भी स्वस्य एवं बिष्ट्य बनने हैं। धनधान्य को वृद्धि होती है। दीमक जैसे की हों से उनकी रक्षा होतों है। यह की राख बेतों में फैला देने से खेत की भूमि उपजाऊ और खेलरहित होती है। भाजकल के मार्वजनिक ग्रस्थतालों में ऐसा प्रवित्र ग्रीर गृद्धिकारी बुग्नां यदि वाताबरण में छोड़ा जाए तो हो सकता है कि रोगी के ठीक होने में समय कम लगे, ग्रीषघ भी कम लगे और दीर्घकालीन स्वास्थ्य प्राप्त हो।

मानसिक रोगियों के लिए तो यह धुएँ का उपाय अधिक आवश्यक और फलदायी सिद्ध हो सकता है। क्योंकि यदि गन्दे कणों से गणक यन्त्र के 'सोचने' की किया बन्द या विकृत हो जाती है तो मानव का मस्तिष्क भी गरीर या बाताबरण में उड़ते रहने वाले गन्दे कणों से ठीक प्रकार सोच न पाता हो तो उसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं।

वैदिक होम-हवन का यह महत्त्व जानकर ही भारत में और विदेशों में ग्रग्निहोत्र की प्रया का पुनरुज्जीवन करने का यत्न कुछ व्यक्ति ग्रौर संस्थाग्रों द्वारा हो रहा है। इसी उद्देश्य से ग्रमेरिका में ग्रग्निहोत्र विश्व-विद्यालय की स्थापना हुई है।

केवल ग्रान्त प्रदोप्त कर उसमें कोई भी कूड़ा-करकट जलाने से काम नहीं चलेगा। उसमें गोघृत, गोवर ग्रीर ग्रन्य शास्त्रोक्त समिधा ही पड़नी चाहिए। बड़ी मात्रा में घर-घर में, नगर-नगर में यदि ऐसे यज्ञ होते रहें तो उससे वर्षा भी पर्याप्त ग्रीर नियमित होती रहती है।

तथापि कौरवों के विनाश के बाद जब अन्तिम वैदिक विश्वसाम्राज्य नष्ट हुआ और गुरुकुल शिक्षण बन्द हुआ तब धीरे-धीरे यज्ञित्रया विकृत या बन्द होने लगी। मन्त्रोच्चारण की शिक्षा समाप्त हुई। सिमधा की बजाय पशुबलि की प्रथा चल पड़ी। अनेक शताब्दियों के पश्चात् महावीर, युद्ध आदि व्यक्तियों ने पशुयज्ञ की प्रथा बन्द करवाई।

रोम के सम्राट् के दरबार में यज्ञ की प्रथा थी। जिन्होंने अमेरिका द्वारा निर्माण किया गया क्लिओपैट्रा (Cleopetra) सिनेमा देखा होगा उन्हें स्मरण होगा कि तत्कालीन रोम सम्राट् ज्यूलियस सीजर के दरबार में यज्ञ की ध्रधकती अग्नि और उसमें घृत आदि का हवन बतलाया गया है।

यहूदियों में यज्ञ की प्रथा थीं। इसका प्रमाण वे दिन में तीन बार जो प्रार्थना करते हैं उसमें मिलता है। वे कहते हैं, "हमारी प्रार्थना को स्वीकार करो "घर में पुन: अग्नि में आहुति डालने की प्रथा आरम्भ हो। हमारा येख्णालेयम् (यदुईशालयम्) मन्दिर ध्वस्त हो चुका है, वहाँ की यज्ञ-प्रणालो XOT.COM.

कर हो गई है। हमारी प्रार्थनाएँ स्वीकार करें। उस मन्दिर में पुरोहिलों के मागदर्गन में किए यहाँ में पड़ने वाली धाहुति, हे भगवन् ! तुम स्वीकार करते थे।"

उसी प्रकार घर जो लोग ईसाई बन गए हैं उनमें भी यज की प्रया बी। Sermon on the Mount बानी पहाड़ी पर से दिया सन्देश में ईसा कहता है, ''मेरे पूर्व से बले था रहे ग्रन्थों का आदेश, प्रथाएँ प्रादि शास्त्रत है। मैं उन्हें तच्ट करने के लिए नहीं भिषतु पुनः चलाने के लिए ग्रवतीयों हुमा हूँ।''प्रथम भ्रमने कोध को जलाओ तत्पश्चात् अन्य शाहृति भ्रषण करना उचित होगा''। बाइबिल के Daniel भाग द-२६ में लिखा है, ''The vision about the evening and morning sacrinces which have been explained to you will come true'' यानी साम श्रीर भ्रातः को होम-हबन की प्रया का जो दृश्य विवरण तुन्हें दिया ग्रमा है देशे ही (भविष्य में) होगा।

बाइबिल में baptizing by fire का उल्लेख है। उससे भी होम-हबन की प्रचा प्ररव ग्राँर यहूदी प्रदेशों में प्रचलित थी—इसका प्रमाण मिलता है।

प्रतिनहोत्र पुस्तक (संकलन—जयन्त पोतदार, प्रकाशक—श्रीमती निली नाधवजी न्यासी, महानुभाव श्री माधवजी संस्थान (न्यास), साधवजी नाधवजी न्यासी, महानुभाव श्री माधवजी संस्थान (न्यास), साधवजी नाधवजी न्यासी, वरागढ़, भोपाल, मध्यप्रदेश) के पृष्ठ ४० पर का यह उद्धरण पढ़ें, "प्रान्ति या तेज के प्रतीक रूप में आज भी कावा में श्री से प्रज्ज्ञालित प्रस्कृत दोपक जलता है। इससे निकलनेवाली ज्योति इस्लाम मतावलांम्वयों के लिए प्रत्यन्त पाक मानी जाती है। उसके सम्मुख नाल तथा सफेद रंग के फूल श्रद्धास्वरूप चढ़ाए जाते हैं। इस ज्योति को विराग कहते हैं। इस गब्द का उद्यास संस्कृत के दो प्रक्वों से है—चिरतन प्रान्ति चिराग कि स्वर्त ने प्राप्ति चिराग का अर्थ है प्राप्तत निरन्तर, सत्त जलने वाली प्रान्ति । प्रत्य मस्त्रिदों तथा दरगाहों जैसे प्रवित्त स्थानों पर भी इस विरत्त प्राप्ति का प्रतीक चिराग जला करता है। किसी भी भीय के दर्श में एक दिन 'चिराग' का दिन रहता है। कुरान में ईश्वर का उत्स्था करते समय दश्व वार जान कब्द का उस्लेख हमा है। कुरान में ईश्वर का उत्स्था करते समय दश्व वार जान कब्द का उस्लेख हमा है। कुरान में

बकरी ईद के सम्बन्ध में जो बलि की कथा आई है, वह मूलतः यज्ञ में दिए जाने वाली पशुवलि प्रया थी। तत्पूर्व वह अग्निहोत्र विधि थी"।

कुरसान, यह 'सुरगान' यानी 'देवों ने गाया हुआ' इस अर्थ वाला गव्द है। इसका प्रमाण 'सुरा' मन्द में मिलता है। कुरान के अध्यायों को 'सुरा' कहते हैं। संस्कृत में देवों को 'सुरा:' कहते हैं। एक देव को 'सुर:' कहा जाता है। भगवद्गीता का अर्थ भी तो 'सुरगान' ही है। इससे पता चलता है कि इस्लाम के पूर्व अरवस्थान में भगवद्गीता पढ़ी जाती थी। वहीं वैदिक देवताओं का पूजन होता था। बौद्धकाल में जब बुद्ध को भी देव-अवतार माना गया तो काबा के मन्दिर में अन्य वैदिक देवों में बुद्ध भी सम्मिलत किए गए। उन्हीं को बुद्ध कहते-कहते 'बुत्' उच्चारण हो गया और वह किसी भी मूर्ति पर लागू किया जाने लगा। बुद्ध की जो प्रशस्ति (यानी गुणगान) होती थी उसीसे बुतपरस्ती, यह इस्लामी जब्द बन गया।

वैदिक १६ संस्कारों में अन्तिम अन्त्येष्टि संस्कार है। उसमें एक प्रायण्चित विधि है। उसमें मृत व्यक्ति के आप्तेष्टों को पूछा जाता है कि मृतक ने जीवनभर अग्तिहोत्र किया था या नहीं? यदि न किया हो तो मृतक के सम्बन्धियों को प्रायण्चित करना पड़ता है ताकि वे वैसी आनाकानी न करें।

इस प्रकार प्राचीन विषव में यज्ञ-प्रया का प्रसार भी वैदिक संस्कृति के विश्वप्रसार का द्योतक है।

अग्निहोत्र के लिए सूर्योदय और सूर्यास्त के समय कुटुम्ब के सारे सदस्यों की उपस्थिति होने से आपस में भाईचारा और स्तेह तो बढ़ते ही हैं अपितु निशाचरीय दुर्व्यवहारों पर रोक लगती है।

कुछ भारतीय द्रष्टाओं ने अभी-अभी फिर ईसाई बने जर्मनी, पोलैंण्ड और अमेरिका में अग्निहोत्र की अथा प्रारम्भ कर दी है। जर्मनी और अमेरिका में प्रारम्भ किए गए दो अग्निहोत्र के पते अग्ले पृष्ठ (३६२) पर दिए जा रहे हैं—

- Monica Jehle

  Clo Kriya Yoga Schule
  Institut Für Angewandte
  Bioevergetik Friedhof Strasse 4

  7707 Engen/Bittelburunn, Tel. (07733) 7654,
  West Germany.
- 2) Fran Rosen Sawyer
  2320 Crestmon Avenue
  Charlottesville, Virginia,
  United States of America.

# ऋग्निसाक्ष्य शपथ

वैदिक परम्परा में अग्नि का बड़ा महत्त्व है। अग्नि को गृहपति कहा गया है। घर का स्वामी किसी व्यक्ति को समक्षते के बजाय अग्नि को ही गृहस्वामी मानना बड़ी उदात्त भावना है।

श्रीन से ही भोजन पकता है। ग्रीन से ही प्रकाण ग्रीर कष्णता प्राप्त होती है। श्राकाण में सूर्य होना जितना भावस्थक है उतना ही घर में ग्रीन का होना भ्रावस्थक है।

आकाश में जी दिव्य तारकादि गण हैं उन्हीं का पृथ्वी पर का प्रति-निधि ग्रग्नि होती है। मानव के सारे यन्त्र ग्रादि चलाने के लिए जी ऊर्जा या ऊष्णता ग्रपेक्षित है वह ग्रग्नि द्वारा मिलती है।

ग्राग्न, यह संस्कृत शब्द यूरोपीय वानप्रचार में भी रूढ़ है। जैसे मोटर का यन्त्र ignition से चलने लगता है। वहाँ 'इग्निशन्' यह 'ग्राग्न' ग्रीर 'हुताशन' जैसा हो संस्कृत शब्द है। ग्राग्न शब्द का ग्रनेक भाषात्रों में प्रयोग होना वैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक प्रमाण है।

वैदिक संस्कृति में प्राप्ति की प्रमुखता 'ग्राप्तिम् ईडे पुरोहितम्' वचन से स्पष्ट है। इसका ग्रथं है कि ग्राप्ति को पूजा में ग्राप्तिम स्थान दिया गया है। वह इसलिए कि पृथ्वी के सारे व्यवहार चलाने के लिए अण्णता ग्रीर अर्जा की ग्रावश्यकता होती है। हृदय की धक्षक्, पाचन-किया ग्रादि सब ग्राप्ति हो। चलती है। मानव ग्रारीरस्य ग्राप्ति का ग्रस्तित्व ग्रारोर के ६५ में ग्राप्ता जा सकता है।

धानि की दूसरी एक भूमिका होती है दूषित वस्तु को जलाकर दोषों को भस्मरूप में समाप्त कर देना। सारी धवांछित वस्तुधों को जलाकर उनका धस्तित्व नष्ट कर देना भी धानि का एक कार्य है। जिसे जीवन एक भार हो गया हो या लज्जा के कारण जो जीवन समाप्त करना बाहता है

वह कई बार पनि द्वारा ही स्वजीवन समाप्त कर पंचत्व में विलीन हो जाता है।

प्रति के ऐसे गुनों के कारण हो वैदिक संस्कृति में हर पूजा-पाठ, जयन्ती, उत्तव, अत, संकल्प, समारम्भ, माध्यात्मिक या धार्मिक विधि प्रादि पर होप-हवन होता है। किसी को प्रायश्चित देना हो या किसी का प्रापंदर्शन कराना हो या किसी से शपय निवानी हो तो जन्म से मृत्यु तक के खारे प्रयंगों पर प्राप्ति को साक्षी रहा। जाता है।

बंदिक प्रधा के अनुसार मृत शरीर दुर्गन्ध अवस्था में पृथ्वी में गाड़कर स्थान घेरकर सड़ते रहने की बजाय चिता में जलाकर उसे पंचरव में विलीन करना ही उचित समभा जाता है।

### शयव को साक्षी 'अग्नि'

वैदिक प्रवा में स्वामीनिष्ठा, ध्येयं-निष्ठा, कर्तव्यनिष्ठा आदि को वहा महत्त्व दिया गया है। ऐसी निष्ठा की शपय में अगिन साक्षी होती है। उदाहरणार्थ पति-पत्नी जब धर्म-अर्थ-काम में हम वैवाहिक जीवन की नर्वादायों का उन्लंधन नहीं करेंगे, ऐसी अपय लेते हैं, तो वे होम के कितारे-किनारे सप्तपदी करते हैं। उसका गिमत अर्थ यह होता है कि जिस धरिन को माध्य में यह अपथ नी गई है उसका यदि भंग हुआ तो दोषी व्यक्ति उसी धरिन के माध्यम से अपना जीवन समाप्त कर लेगा।

इसी कारण रामायण में सीता जी ने ग्राप्ति प्रवेश करके निजी नियों-यत्व सिद्ध किया था।

इस्लामी प्राप्तनामों के इतिहास में हिन्दू दित्रयों इस्लामी बलात्कार से क्यने के लिए प्रपने-प्रापको प्राप्ति में क्रीक देती थीं।

धन्त-परीक्षा का निवम पुरुषों पर भी लागू था। बीर, योद्धा जब धनने क्षात्रधनं के ख़ादशों से दल जाते थे तो वे धनने-स्राप चिता जलाकर उसमें कृद पहने थे। दूसरों के द्वारा स्नारोप नगाकर दोषी ठहराने की वे अतीक्षा नहीं करने थे। वैदिक संस्कृति में प्रत्येक व्यक्ति की कत्तंव्य बुद्धि प्रतनी अक्षर की जाती थीं कि वह स्पने-स्नापकी दोषी घोषित कर स्निन में कृदकर दीवन हा सन्त कर लेता था। महामारतीय युद्ध में जब सूर्यास्त तक अर्जुन जयद्रय का वध नहीं कर सका तो चिता सुलगाकर वह उसमें कूदने की तैयारी कर ही रहा था तो भगवान् कृष्ण ने उसे कहा कि 'अभी सूर्यास्त नहीं हुआ है जिससे जयद्रथ का वध करने की अर्जुन की प्रतिज्ञा पूर्ण हई।

बस्तुतः समाज की व्यवस्था ही ऐसी होती थी कि कोई भी दोषी व्यक्ति समाज में जीवित रहना नहीं चाहता था। वह स्वयं ग्रपने को दण्ड दे डालता था। क्षात्रवीर यदि नेतृत्व, देशभिवत, युद्ध ग्रादि किसी कसौटी में घटिया सिद्ध होते तो अपने-आप चिता में प्रवेश कर जाते। हिन्दू इतिहास में ऐसे कई उदाहरण हैं। व्यारहवीं शताब्दी के ग्रारम्भ में हिन्दू राजा जयपाल से जब मुहम्मद गजनवी ने अफगानिस्थान प्रान्त जीत लिया तब निजी राजमहल के सामने चिता जलाकर जयपाल उसमें कूद गया। वैदिक परम्परा में पला वह राजा देश सुरक्षा के निजी कर्तंव्य से च्युत हो जाने के कारण उसने ग्रपने ग्रापको देहदण्ड के योग्य समभा। ग्रपने ग्रापको बचाने के लिए जयपाल ने वहाने नहीं ढूँढे। जब जयपाल देशरक्षण की निजी जिम्मेदारी नहीं निभा सका ग्रीर उसके भयानक परिणाम उसने देखे—सैकड़ों हिन्दू स्त्रियों पर बलात्कार हुग्रा, हजारों लोगों को छल-बल से मुसलमान बनाया गया, सारा प्रदेश लूटा गया, ग्रत्याचारों का ग्रातंक मचा, हिन्दू मन्दिरों की दरगाहें ग्रीर मस्जिदे बनाई गई।

## जयपाल स्वयं आरोपी, अभियोक्ता और न्यायाधीश बना

जयपाल के लिए यह एक ऐसा अभियोग था जिसमें करल किए गए लोगों का रक्त और आंसू बहानेवाली स्त्रियों के आकोश चिल्ला-चिल्ला-कर कह रहे थे कि "जयपाल का हिन्दू, वैदिक, आयं, सनातन, क्षात्र शासन ढीला पड़ जाने के कारण हमारी यह दुदंशा हो रही है।" भारतमाता भी व्यथित थीं कि उसके शरीर में अफगानिस्थान का प्रान्त-का-प्रान्त खरोचल कर छीना गयाथा। स्वाभिमानी जयपाल के लिए ये आरोप क्या कम थे। एक कात्र-शासक से अपेक्षित बीरता, दूरदिशता, सेनाशिक्त और संघटन तथा बतुराई आदि में वह घटिया साबित हुआ था। जयपाल की नींद उड़ गई। भला वह चैन की नींद कैसे सो सकता या जब उसे उसके भृत, XAT.COM.

धायन या करते वसाम् यम् प्रवाजनों की धार्त रातभर वारों छोर से सुनाई दे हों थीं। धतः क्यमान ने धमते-धाय पर धारोप लगायां। उसी ने मन से धावाय उसी पिक्कार है ऐसे जीवन का। मैं धव जीवित रातने का या से धावाय उसी पिक्कार है ऐसे जीवन का। मैं धव जीवित रातने का या सावाय कहाने वा धांधकारों नहीं हूँ। ऐसे व्यक्ति को देह-दण्य ही दिया सावा कहाने वा धांधकारों नहीं हूँ। ऐसे व्यक्ति को देह-दण्य ही दिया काना वाहिए"। त्यावाधीय की भूमिका में जयपान ने प्रपत्त-धापकी का धांधित किया और प्रपत्त धाम जिला जनाकर वह उसमें कूद धमराधी धांधित किया और प्रपत्त धाम जिला जनाकर वह उसमें कूद धमराधी धांधित किया और प्रपत्त धाम विता जनाकर वह उसमें कूद धामों दोधी ठहरावर देहदण्ड भी ने सेते हैं। समय धान पर जयपात ने धमने धावको उस धान को सम्पित कर दिया जिसके नम्मुख उसने कई धार धांका ने भी कि उच्चतम सात्र परम्परा से वह कभी भी स्थानित नहीं होता। धन धनने-धाम को देह-दण्ड देने में उसने जरा भी वित्तम्ब नहीं होता। धन धनने-धाम को देह-दण्ड देने में उसने जरा भी वित्तम्ब नहीं किया। ऐसी निष्टा एवं धाचार धागामी धीडियों के लिए एक उच्चतम धार्य वन सात्र है।

बरन्तु क्या हम उन पादमों का प्रनुकरण कर रहे हैं ? क्या वे ग्रादर्श कर्तनान प्रतिहास-पुस्तकों में उद्भुत भी हैं ? सन् १६४७ में भारत प्रांग्ल- ग्रासन से स्वतन्त्र होने के प्रचात् पाकिस्तान ने कश्मीर का एक वहा भाग प्रीन सिया। उत्पर्शवात् कच्छ का कुछ भाग हड़प कर लिया। उधर चीन ने प्रवसादिक विभाग प्रथने राज्य में मिला लिया। किन्तु क्या उस समय के सारत के प्रधानमन्त्रों, सरक्षण मन्त्री, नेनापति या ग्रन्य किसी प्रविकारी ने पास में प्रपने-पापको। समिति किया ? नहीं ! फिर भी वे प्रपने प्रापको बद्दा भावतं रहे धीर बनता भी उनको सम्मान देती रही। इतना प्रन्य पड़ क्या है प्राचीन वैदिक प्राचार में ग्रीर वर्तमान ग्राचार में !

## व्यक्तिसंप्र यन्त्र के साध्य की वर्तमान शपय

वर्तमान समय में उच्चाधिकार पद की जो शपथ जी जाती है वह एक फौरचारिक नाटक या अनता की प्रांकों में धूल फोकंट का एक प्रकार बनकर ही रह क्या है। राष्ट्रपति मुख्य न्यायाधीण को, मुख्य न्यायाधीण राष्ट्रपति को, राष्ट्रपति प्रधानवन्त्री तथा भन्य मन्त्रियों को जो शपथ पाठ

कराते हैं वह सर्वशृत्य एवं दिलावामात्र हीता है। एक तो प्रकल्वित र्धान ने सम्मुल अपन लेने के बजाय एक ठण्डे ध्वनिक्षेपक बन्द (mike) के साध्य में वर्तमान अपय-विधि होती है। उसमें न तो अपय दिलाने वाला और न गपय लेने बाला उस गपय में किसी प्रकार का कोई गम्भीर अर्थ देखता है। जपय विरोधी आचरण हुआ तो दण्ड क्या सिलेगा, इसका उच्चारण जयस में होना आवश्यक है। पढाधिकारी अपने आपको दोसी बोंपित कर, अपने-आग पर दण्ड लागू कर उसे भुगतेगा ऐसी वैदिक परम्पराथी। जैसे अर्जून ने कहा था कि सूर्यस्ति तक जबद्रय को नहीं मारा तो 'मैं' चिता में प्रवेशकर भस्म हो जाऊँगा। सीता जी ने भी कहा था कि ''राम के प्रति मेरी निष्ठा विचलित हुई हो तो ग्रग्नि मुक्ते भस्मसात कर दे। "जयपाल ने तो प्रत्यक्ष ग्रन्ति में ग्रात्मसमपंग कर दिया। ग्रतः प्रत्येक शपय में जो देहदण्ड विधान का अन्तर्भाव वैदिक परम्परा में होता या, उसका बाजकल की शपथ में पूर्ण अभाव होता है। दण्ड के उल्लेख विना ली गई शपय निरर्थक होती है। उसी प्रकार किसी जयस्य व्यक्ति ने आरोप करना, पदाधिकारी द्वारा उसका इन्कार करना, न्यायाधीश ने यह कहकर यारोपी को मुक्त कर देना कि बारोप साबित करने वाला कोई ठोस प्रमाण न होने के कारण आरोपी निर्दोष है-ऐसे निर्यंक दिखलावे के फलस्वरूप सारी जनता के ब्राचरण का स्तर बड़ा घटिया-सा हमा पड़ा है।

# पुरोहित इतिहास का प्रवचन करता या

वैदिक शासन में यह नियम या कि प्रतिदिन राजपुरोहित राजा को उसके पूर्वजों का इतिहास सुनाए। राजा स्वयं पढ़े ऐसा नहीं कहा है। वयोंकि राजा यदि स्वयं पढ़ें तो वह ऐतिहासिक घटनामों का मनमाना प्रयं लगाकर निष्क्रिय, उदासीन भौर दुवंल बन बैठेगा। जब एक तीसरा व्यक्ति इतिहास पढ़ेगा तो उसमें सही, निबंग्छ भयं कहने की शक्यता भाषिक होती है। जैसे सन् १६४८ में जब पाकिस्तान ने भारत पर हमला करके कश्मीर का एक-तिहाई हिस्सा छोन लिया, उस समय भारत के शासक जवाहरलाल नेहरू मादि के सम्मुख प्रतिदिन ग्रह राजपुरोहित उन्हें

जयपाल का भादमं सुनाता कि अफगानिस्यान छीना जाने पर जयपाल ने राजगद्दी पर से ठेठ चिता में छलांग लगा दी तो क्या जवाहरलाल आदि चैन से अपनी ज्ञासन-गद्दी पर बैठ सकते थे ? इस प्रकार प्राचीन आदर्शों से सबक लेकर यदि वर्तमान ज्ञासन-सुधार के लिए हम कोई कदम न उठाएँ तो इतिहास पढ़ने का और लिखने का लाभ ही क्या ? इतिहास इस तरह से लिखा और पढ़ा जाना चाहिए जिससे प्राचीन गलतियों से बचा जा सके और अतीत के गौरव का अनुकरण किया जा सके।



